
Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

46 

NILAI-NILAI SOSIAL DALAM AL-QUR’AN DAN HADIS:  
FONDASI PENDIDIKAN MASYARAKAT DI KECAMATAN HARUYAN 

 
Norhapijah1, Abdul Basir2, Mahyudin Barni3,  

norhapijah@iaidukandangan.ac.id1  abdulbasir@uin-antasari.ac.id2,  
mahyuddinbarni@uin-antasari.ac.id3  

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 

Abstrac: This study aims to examine the social values in the Qur'an and Hadith and their 
relevance as the foundation for the education of the Islamic community in Haruyan District. 
The background of this research stems from the phenomenon of weakening the practice of 
Islamic social values in community life, which leads to the emergence of social disharmony. The 
research uses a qualitative approach with a literature study method combined with limited 
social observation to link Islamic normative teachings with the social realities of the local 
community. The findings show that social values in Islam encompass three main dimensions: 
love, responsibility, and life harmony. These values are strongly reflected in Surah Al-Hujurat 
verses 11–13, which emphasize respect for human dignity, the prohibition of prejudice and 
gossip, and the principle of ta’aruf (getting to know each other) as the foundation for 
harmonious social relations. The teachings of the Prophet Muhammad (peace be upon him) 
further strengthen these values through teachings on guarding the tongue, respecting 
neighbors and guests, and loving fellow Muslims. In the context of the Haruyan District 
community, these Islamic social values are highly relevant as the basis for community 
education because they help strengthen social cohesion, form ethical character, and encourage 
social participation and community empowerment. This study affirms that the internalization 
of social values based on the Qur'an and Hadith in community education significantly 
contributes to the realization of a harmonious, inclusive, and sustainable social life. 

Keywords: Social values, Qur'an, Hadith, Community Education, Social Ethics, Al-Hujurat, 
Haruyan District Community 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan mengkaji nilai-nilai sosial dalam Al-Qur’an dan 
Hadis serta relevansinya sebagai fondasi pendidikan masyarakat Islam di Kecamatan 
Haruyan. Latar belakang penelitian ini berangkat dari fenomena melemahnya 
pengamalan nilai-nilai sosial keislaman dalam kehidupan masyarakat yang 
berdampak pada munculnya disharmoni sosial. Penelitian menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi kepustakaan yang dipadukan dengan observasi sosial 
terbatas untuk mengaitkan ajaran normatif Islam dengan realitas sosial masyarakat 
setempat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai sosial dalam Islam mencakup 
tiga dimensi utama, yaitu kasih sayang (love), tanggung jawab (responsibility), dan 
keserasian hidup (life harmony). Nilai-nilai tersebut tercermin secara kuat dalam Surah 
Al-Hujurat ayat 11–13 yang menekankan penghormatan terhadap martabat manusia, 
larangan prasangka dan ghibah, serta prinsip ta’aruf sebagai dasar relasi sosial yang 
harmonis. Hadis Nabi Saw. turut memperkuat nilai tersebut melalui ajaran menjaga 
lisan, menghormati tetangga dan tamu, serta mencintai sesama muslim. Dalam 
konteks masyarakat Kecamatan Haruyan, nilai-nilai sosial Islam memiliki relevansi 
tinggi sebagai landasan pendidikan masyarakat karena mampu memperkuat kohesi 
sosial, membentuk karakter berakhlak, serta mendorong partisipasi sosial dan 
pemberdayaan masyarakat. Penelitian ini menegaskan bahwa internalisasi nilai-nilai 
sosial berbasis Al-Qur’an dan Hadis dalam pendidikan masyarakat berkontribusi 
signifikan dalam mewujudkan kehidupan sosial yang harmonis, inklusif, dan 
berkelanjutan. 

Kata kunci: Nilai sosial, Al-Qur’an, Hadis, Pendidikan Masyarakat, Akhlak social, Al-
Hujurat, Masyarakat Kecamatan Haruyan 

 

mailto:norhapijah@iaidukandangan.ac.id1
mailto:abdulbasir@uin-antasari.ac.id2
mailto:mahyuddinbarni@uin-antasari.ac.id3


Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

47 

Pendahuluan 

Al-Qur’an dan Hadis merupakan sumber utama ajaran Islam yang tidak 
hanya mengatur hubungan manusia dengan Allah Swt., tetapi juga memberikan 
pedoman yang komprehensif mengenai tata kehidupan sosial. Dalam perspektif 
Islam, kehidupan bermasyarakat harus dibangun di atas nilai-nilai moral yang 
menjunjung tinggi martabat manusia, keadilan, kasih sayang, dan keharmonisan 
sosial. Nilai-nilai tersebut menjadi fondasi penting dalam membentuk individu 
dan masyarakat yang berakhlak mulia serta mampu hidup berdampingan secara 
damai di tengah keberagaman. 

Manusia diciptakan oleh Allah sebagai penerima dan pelaksana ajaran. Oleh 
karena itu di tempatkan pada kedudukan yang mulia. Ini ditegaskan dalam al-
Quran Surah al-Isra’ ayat 70:  

مْنَا بَنِي ْ اٰدمََ وَحَمَلْنٰهُمْ  نْ خَلقَْنَا تفَْضِ وَلقََدْ كَرَّ مَّ لْنٰهُمْ عَلٰى كَثيِْرٍ مِِّ يِّبِٰتِ وَفَضَّ نَ الطَّ اً فِى الْبَرِِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنٰهُمْ مِِّ  يْ
ࣖ

 

“Dan sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam, Kami angkut mereka 
di daratan dan di lautan, Kami beri mereka rezki dari yang baik-baik dan Kami 
lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna atas kebanyakan makhluk 
yang telah Kami ciptakan” (Q.S. Al-Isra’/17:70). 

Namun, realitas sosial masyarakat dewasa ini menunjukkan adanya 
kecenderungan melemahnya pengamalan nilai-nilai sosial keislaman. Fenomena 
seperti meningkatnya sikap individualisme, rendahnya kepedulian sosial, 
mudahnya prasangka negatif, serta konflik sosial yang dipicu oleh perbedaan 
pandangan menjadi indikator terjadinya disharmoni dalam kehidupan 
bermasyarakat. Kondisi ini menunjukkan adanya kesenjangan antara ajaran 
normatif Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis dengan praktik sosial 
yang berlangsung dalam kehidupan sehari-hari. 

Islam sebagai agama yang bersifat universal dan kontekstual memberikan 
solusi atas berbagai persoalan sosial tersebut melalui penanaman nilai-nilai sosial 
yang kuat. Salah satu rujukan utama dalam pembinaan etika sosial adalah surah 
Al-Hujurat ayat 11–13 yang memuat prinsip-prinsip dasar kehidupan 
bermasyarakat, seperti larangan merendahkan orang lain, menjauhi prasangka 
dan ghibah, serta perintah untuk saling mengenal (ta’aruf) sebagai dasar 
membangun hubungan sosial yang harmonis. Ajaran tersebut diperkuat oleh 
Hadis Nabi Muhammad Saw. yang menekankan pentingnya menjaga lisan, 
menghormati tetangga dan tamu, serta mencintai sesama muslim sebagai bagian 
dari kesempurnaan iman. 

Nilai-nilai sosial yang terkandung dalam Al-Qur’an dan Hadis tersebut 
selaras dengan konsep nilai sosial dalam kajian pendidikan dan sosiologi, yang 
mencakup dimensi kasih sayang (love), tanggung jawab (responsibility), dan 
keserasian hidup (life harmony). Ketiga dimensi ini berfungsi sebagai pedoman 
perilaku individu dalam interaksi sosial dan menjadi landasan bagi terciptanya 
kehidupan masyarakat yang rukun, adil, dan berkeadaban. Oleh karena itu, 



Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

48 

internalisasi nilai-nilai sosial Islam melalui pendidikan masyarakat menjadi sangat 
penting dalam rangka membentuk karakter sosial yang positif dan berkelanjutan. 

Dalam konteks lokal, Kecamatan Haruyan memiliki karakter masyarakat 
yang religius dan menjunjung tinggi kehidupan komunal, namun tetap 
menghadapi tantangan sosial seiring dengan perubahan sosial dan budaya. 
Pendidikan masyarakat di wilayah ini memiliki peran strategis dalam menjaga 
dan memperkuat nilai-nilai sosial Islam agar tetap relevan dan fungsional dalam 
kehidupan masyarakat. Melalui pendidikan masyarakat yang berbasis nilai-nilai 
Al-Qur’an dan Hadis diharapkan tercipta masyarakat yang memiliki kohesi sosial 
kuat, berakhlak mulia, serta mampu berpartisipasi aktif dalam pembangunan 
sosial. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini berfokus pada kajian nilai-nilai 
sosial dalam Al-Qur’an dan Hadis serta relevansinya sebagai fondasi pendidikan 
masyarakat Islam di Kecamatan Haruyan. Penelitian ini diharapkan dapat 
memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan kajian nilai sosial Islam 
sekaligus memberikan implikasi praktis bagi penguatan pendidikan masyarakat. 

Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif-
analitis, yang bertujuan untuk memahami secara mendalam nilai-nilai sosial 
dalam Al-Qur’an dan Hadis serta menganalisis relevansinya sebagai fondasi 
pendidikan masyarakat Islam di Kecamatan Haruyan. Pendekatan kualitatif 
dipilih karena penelitian ini tidak berorientasi pada pengukuran angka, 
melainkan pada penafsiran makna, pemahaman nilai, dan analisis konteks sosial. 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) 
yang diperkaya dengan observasi sosial kontekstual. Penelitian kepustakaan 
digunakan untuk menelaah sumber-sumber primer berupa Al-Qur’an, khususnya 
Surah Al-Hujurat ayat 11–13, dan Hadis Nabi Saw. yang berkaitan dengan nilai-
nilai sosial dan akhlak bermasyarakat. Selain itu, penelitian ini juga mengkaji 
sumber-sumber sekunder berupa kitab tafsir, buku-buku pendidikan Islam, karya 
ilmiah, jurnal, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan tema nilai 
sosial dan pendidikan masyarakat. 

Observasi sosial kontekstual dilakukan secara terbatas untuk memperoleh 
gambaran umum mengenai kondisi sosial masyarakat Kecamatan Haruyan, 
khususnya terkait pola interaksi sosial, praktik pendidikan keagamaan 
masyarakat, dan nilai-nilai yang hidup dalam kehidupan sehari-hari. Observasi 
ini tidak dimaksudkan sebagai penelitian lapangan mendalam, melainkan sebagai 
upaya kontekstualisasi antara ajaran normatif Islam dan realitas sosial masyarakat 
setempat. 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 
primer meliputi teks Al-Qur’an, Hadis serta temuan observasi sosial terbatas di 
Kecamatan Haruyan. Data sekunder berasal dari literatur tafsir, buku-buku 



Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

49 

sosiologi dan pendidikan, jurnal ilmiah, serta dokumen pendukung lainnya yang 
relevan dengan kajian nilai sosial Islam dan pendidikan masyarakat. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan observasi. 
Teknik dokumentasi digunakan untuk menelusuri, menginventarisasi, dan 
mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an, Hadis serta literatur ilmiah yang berkaitan dengan 
nilai sosial. Sementara itu, observasi digunakan untuk melihat fenomena sosial 
secara langsung sebagai bahan refleksi kontekstual dalam pembahasan. 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis isi (content analysis) 
untuk mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menafsirkan nilai-nilai sosial 
yang terkandung dalam Al-Qur’an dan Hadis. Selanjutnya, digunakan analisis 
deskriptif-kualitatif untuk menjelaskan relevansi nilai-nilai tersebut dengan 
pendidikan masyarakat di Kecamatan Haruyan. Selain itu, penelitian ini 
menggunakan analisis komparatif untuk membandingkan antara norma ajaran 
Islam dan praktik sosial masyarakat, sehingga dapat diketahui tingkat kesesuaian 
dan implikasinya bagi penguatan pendidikan masyarakat. 

Hasil dan Pembahasan 

Hakikat dan Nilai Makna Sosial 
Kata nilai berasal dari bahasa Inggris value dan bahasa Prancis valoir, yang 

secara umum berarti “harga”. Namun istilah ini memiliki makna berbeda ketika 
ditempatkan dalam perspektif tertentu, misalnya ekonomi, psikologi, antropologi, 
sosial, maupun agama (Mulyana, 2011). Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia, 
nilai diartikan sebagai sifat atau hal yang dianggap penting serta berguna bagi 
kemanusiaan. Secara etimologis, nilai berasal dari bahasa Latin valare yang berarti 
berguna, berdaya, atau berlaku. Karena itu, nilai dipahami sebagai sesuatu yang 
dipandang baik, bermanfaat, benar, serta dihargai oleh seseorang atau kelompok 
tertentu. Nilai juga merupakan kualitas yang membuat sesuatu disukai, 
diinginkan, dikejar, dihargai, dan dapat memuliakan seseorang yang 
menghayatinya (Adisusilo, 2014). 

Setiap tindakan manusia selalu dipengaruhi oleh seperangkat nilai, baik 
yang tertulis maupun tidak tertulis. Guru, pendidik, maupun pemimpin sosial 
pada dasarnya tidak dapat bersikap netral sepenuhnya terhadap nilai tertentu 
karena nilai adalah bagian dari realitas kehidupan manusia (Sjarkawi, 2006). 

Nilai tidak bersifat universal seragam. Setiap kelompok masyarakat memiliki 
nilai yang berbeda sesuai struktur sosial, ekonomi, budaya, agama, dan 
pengalaman hidupnya. Perbedaan ini dapat menyebabkan konflik ketika sistem 
nilai antar kelompok berbenturan. Oleh karena itu, dialog menjadi solusi penting 
karena memungkinkan adanya proses saling memahami, menghargai, dan 
mengintegrasikan nilai satu dengan lainnya (Nottingham, 1994). 

Nilai sosial berfungsi sebagai pedoman berpikir dan bertindak, motivasi 
dalam menjalankan peran sosial, alat solidaritas antarkelompok, serta mekanisme 
pengawasan sosial melalui norma yang mengikat anggota masyarakat (Suparto 



Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

50 

dalam Adisusilo, 2014). Dengan nilai sosial, tindakan manusia dapat diarahkan 
menuju keselarasan sosial. 

Bertand menyatakan bahwa nilai adalah kesadaran emosional yang bertahan 
lama terhadap suatu objek, gagasan, atau individu. Robin Williams melihat nilai 
sosial sebagai sesuatu yang berkaitan dengan kesejahteraan bersama yang 
dihasilkan melalui konsensus sosial. Young menekankan bahwa nilai sosial adalah 
asumsi abstrak yang tidak selalu disadari mengenai apa yang benar dan penting 
dalam kehidupan. Kluckhohn menyatakan bahwa nilai bukan sekadar keinginan, 
tetapi sesuatu yang harus diperjuangkan karena dianggap benar bagi diri sendiri 
dan orang lain. Woods menjelaskan bahwa nilai sosial adalah petunjuk umum 
yang telah lama hidup dalam masyarakat dan mengarahkan perilaku sehari-hari. 
Sementara Koentjaraningrat berpendapat bahwa sistem nilai budaya merupakan 
pedoman tertinggi bagi perilaku manusia dalam suatu masyarakat. 

Nilai-nilai tersebut tidak diperoleh sejak lahir, tetapi ditanamkan melalui 
pendidikan keluarga dan lingkungan sosial yang membentuk kepribadian 
individu (Nottingham, 1994). Nilai juga memperkuat solidaritas sosial karena 
menciptakan rasa kesatuan dalam kelompok. Selain itu, nilai sosial berfungsi 
sebagai kontrol sosial yang memberi tekanan moral agar individu bertindak 
sesuai nilai yang berlaku (Adisusilo, 2014). 

Bentuk-bentuk Nilai Sosial  
Nilai-nilai sosial dalam kehidupan masyarakat dapat dibagi ke dalam 

beberapa subnilai yang menjadi dasar perilaku manusia. Zubaedi (2006) 
mengelompokkan nilai sosial ke dalam tiga dimensi utama, yaitu kasih sayang 
(love), tanggung jawab (responsibility), dan keserasian hidup (life harmony). 

Nilai kasih sayang (love) merupakan bentuk kehalusan hati, kelembutan 
perasaan, dan kepekaan nurani yang mendorong seseorang berperilaku lembut 
kepada orang lain. Rasulullah SAW menegaskan bahwa kasih sayang terhadap 
sesama menjadi jalan untuk memperoleh kasih sayang dari Allah SWT. Dalam 
hadis riwayat At-Tirmidzi, Abu Daud, dan Ahmad disebutkan bahwa “orang-
orang yang mengasihi akan dikasihi oleh Yang Maha Pengasih” (Ulwan, tt). Nilai 
kasih sayang menurut Zubaedi (2006) mencakup beberapa aspek, yaitu 
pengabdian, tolong-menolong, kekeluargaan atau persaudaraan, kesetiaan atau 
solidaritas, serta kepedulian. Pengabdian berarti kemampuan seseorang 
menempatkan kepentingan diri dan orang lain secara seimbang, sedangkan 
tolong-menolong merupakan ajaran Islam untuk saling membantu tanpa 
membedakan golongan. Persaudaraan dalam Islam didasarkan pada ikatan 
akidah dan ketakwaan, sehingga melahirkan sikap saling mencintai, 
mengutamakan orang lain, dan memberikan maaf.  

Nilai kedua adalah tanggung jawab (responsibility), yaitu sikap seseorang 
yang bersedia menanggung konsekuensi dari tindakan yang ia lakukan. Menurut 
Zubaedi (2006), nilai tanggung jawab mencakup rasa memiliki, disiplin, dan 
empati. Rasa memiliki menumbuhkan sikap menghargai diri sendiri dan orang 
lain, sehingga seseorang dapat menjaga martabat manusia. Disiplin dipahami 
sebagai proses menanamkan perilaku moral yang dapat diterima masyarakat, 



Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

51 

yakni kemampuan membedakan yang baik dan buruk serta bertindak sesuai etika 
sosial. Sementara itu, empati merupakan kemampuan merasakan dan memahami 
perasaan orang lain, baik secara afektif maupun kognitif, tanpa harus larut dalam 
emosi tersebut.  

Nilai ketiga adalah keserasian hidup (life harmony), yaitu kondisi kehidupan 
sosial yang ditandai oleh kerukunan, saling menghormati, saling pengertian, dan 
tidak adanya eksploitasi antarindividu. Keserasian diperlukan karena manusia 
sebagai homo socialis selalu berinteraksi dan bergantung pada satu sama lain 
dalam kehidupan sehari-hari. Oleh sebab itu, diperlukan norma bersama agar 
tercipta kehidupan sosial yang harmonis dan egaliter (Zubaedi, 2006). Keserasian 
hidup mencakup beberapa unsur penting, yaitu keadilan, toleransi, kerja sama, 
dan demokrasi. Keadilan berarti memberikan hak yang sama kepada setiap orang 
sesuai kedudukan dan kebutuhannya. Adapun demokrasi menggambarkan 
masyarakat yang menjunjung kebebasan, kesetaraan, serta saling menghormati 
tanpa memandang perbedaan status sosial, keturunan, kekayaan, atau kekuasaan. 

Secara keseluruhan, ketiga bentuk nilai sosial ini berfungsi membentuk 
karakter manusia dalam interaksi sosial, mendorong hubungan harmonis 
antaranggota masyarakat, serta menjadi pondasi bagi kehidupan sosial yang 
bermoral, adil, dan berkeadaban. 

Nilai Sosial dalam Perspektif Al-Qur’an (Surah Al-Hujurat Ayat 11–13)  
Surat Al-Hujurat merupakan salah satu surat Madaniyah yang terdiri atas 

delapan belas ayat. Para ulama menyebutnya sebagai surat yang agung karena 
mengandung prinsip-prinsip penting tentang akidah, syariah, dan tata kehidupan 
bermasyarakat. Surat ini memberikan pedoman mengenai pembinaan karakter 
sosial, etika pergaulan, serta nilai-nilai kemanusiaan yang sejalan dengan tujuan 
pendidikan dalam Islam (Sayyid Qutb, 2004). Al-Qur’an sebagai sumber utama 
ajaran Islam memberikan perhatian besar terhadap pembentukan masyarakat 
yang berakhlak. Karena itu, Surah Al-Hujurat menjadi salah satu rujukan penting 
dalam membahas nilai sosial yang relevan bagi kehidupan sosial umat manusia 
(Nata, 2012). 

Ayat 11–13 dari surah ini memuat ajaran fundamental mengenai etika sosial, 
larangan melakukan tindakan yang merusak kehormatan orang lain, serta 
penegasan terhadap nilai persaudaraan dan kesetaraan manusia. Ayat 11 
menekankan larangan mengolok-olok, mencela, serta memanggil orang lain 
dengan gelar buruk, karena tindakan tersebut dapat merendahkan martabat 
manusia dan menimbulkan permusuhan. Allah SWT mengingatkan bahwa boleh 
jadi orang yang direndahkan justru lebih baik di sisi-Nya. Ayat ini mengajarkan 
bahwa kehormatan kaum muslimin harus dijaga dan tidak boleh dilukai melalui 
ucapan maupun sikap (Departemen Agama RI, 2005). Implementasi nilai ini 
sangat penting dalam kehidupan keluarga dan masyarakat karena penghormatan 
terhadap sesama merupakan fondasi utama dalam membentuk hubungan sosial 
yang harmonis. 

Ayat 12 kemudian mengajarkan larangan berprasangka buruk (su’uzan), 
mencari-cari kesalahan, dan menggunjing (ghibah). Buruk sangka tanpa dasar 



Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

52 

merupakan tindakan yang mendatangkan dosa, dan ghibah digambarkan dalam 
ayat sebagai perbuatan yang sangat menjijikkan, dianalogikan seperti memakan 
daging saudara sendiri yang telah mati. Larangan ini membawa pesan moral 
bahwa hubungan sosial harus dibangun atas dasar saling percaya, saling 
menghormati, dan menghindari perilaku yang dapat merusak nama baik orang 
lain. Sikap su’uzan maupun ghibah dapat merusak keharmonisan sosial, memicu 
konflik, serta menumbuhkan permusuhan dalam masyarakat (Nurdin, Darmadi & 
Nugraha, 2015). 

Ayat 13 memberikan dasar nilai universal Islam mengenai persamaan derajat 
manusia. Allah menyatakan bahwa manusia diciptakan dari seorang laki-laki dan 
seorang perempuan, kemudian dijadikan berbangsa-bangsa dan bersuku-suku 
agar saling mengenal (ta’aruf). Perbedaan ras, suku, bahasa, dan budaya adalah 
sunnatullah yang ditujukan untuk memperkaya kehidupan sosial, bukan untuk 
saling merendahkan. Ayat ini menegaskan bahwa kemuliaan seseorang tidak 
diukur dari keturunan maupun status sosial, tetapi dari tingkat ketakwaannya. 
Konsep ta’aruf ini merupakan dasar bagi terbentuknya masyarakat yang inklusif, 
egaliter, dan menghargai keragaman (Qutb, 2004). 

Dari ketiga ayat ini, terdapat empat nilai akhlak sosial yang sangat relevan 
diterapkan dalam kehidupan bermasyarakat. Pertama, menjunjung kehormatan 
kaum muslimin, yang meliputi larangan mengolok-olok, mencela, dan memberi 
gelar buruk. Setiap manusia memiliki martabat yang harus dihormati, dan 
keluarga menjadi tempat pertama untuk menanamkan nilai saling menghormati 
sejak dini. Kedua, larangan su’uzan, yaitu menjauhi prasangka buruk yang tidak 
memiliki bukti dan dapat menjerumuskan seseorang dalam dosa. Prasangka 
buruk sering kali merusak hubungan sosial dan menciptakan ketegangan dalam 
masyarakat. Ketiga, larangan ghibah, yaitu menyebutkan aib orang lain yang 
tidak disukainya meskipun benar. Keempat, nilai ta’aruf, yaitu ajaran untuk saling 
mengenal, menghargai, dan memahami perbedaan sebagai modal membangun 
persaudaraan kemanusiaan yang lebih luas. 

Secara keseluruhan, Surah Al-Hujurat ayat 11–13 mengajarkan nilai sosial 
yang sangat penting bagi pembentukan masyarakat berakhlak. Nilai-nilai ini 
mendorong terciptanya hubungan sosial yang harmonis, penuh penghargaan, 
bebas dari permusuhan, serta menjunjung kesetaraan manusia. Ajaran-ajaran 
tersebut sangat relevan diterapkan dalam konteks pendidikan masyarakat, baik 
dalam keluarga, sekolah, maupun lingkungan sosial yang lebih luas. 

Nilai Sosial dalam Perspektif Hadis  
Nilai sosial dalam Islam tidak hanya tertuang dalam Al-Qur’an, tetapi juga 

diperkuat melalui hadis-hadis Nabi yang mengatur etika pergaulan, hubungan 
sosial, dan karakter bermasyarakat. Beberapa hadis berikut menunjukkan 
bagaimana Islam membangun masyarakat melalui nilai-nilai luhur yang relevan 
dalam kehidupan sosial. 

Hadis pertama menjelaskan bahwa seorang mukmin tidak layak menjadi 
orang yang suka mencela, mengutuk, berbuat keji, maupun berkata kotor. Dalam 
hadis riwayat Turmudzi, Nabi SAW bersabda: “Bukanlah orang mukmin itu orang 



Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

53 

yang suka mencela, mengutuk, berbuat keji, dan berkata kotor” (HR. Turmudzi) 
(Turmudzi, tt). Hadis ini menunjukkan bahwa lidah adalah alat komunikasi yang 
dapat membawa kebaikan maupun keburukan. Seorang mukmin diperintahkan 
menjaga ucapannya karena kata-kata dapat meruntuhkan harga diri seseorang, 
memicu konflik, bahkan menimbulkan permusuhan. Lidah bagi seorang mukmin 
ibarat mahkota yang harus dijaga, sehingga ia tidak menggunakan perkataannya 
untuk menyakiti atau merendahkan sesama. Dengan demikian, hadis ini 
menekankan pentingnya kontrol diri dalam interaksi sosial, terutama melalui 
penggunaan bahasa yang santun dan bermartabat. 

Hadis kedua menjelaskan nilai sosial yang berkaitan dengan hubungan 
bertetangga, memuliakan tamu, serta pentingnya berbicara yang baik. Dalam 
hadis riwayat Abu Hurairah, Nabi SAW bersabda: “Barangsiapa yang beriman 
kepada Allah dan hari akhir maka janganlah ia mengganggu tetangganya. Barangsiapa 
beriman kepada Allah dan hari akhir maka hendaklah ia memuliakan tamunya, dan 
barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir hendaknya ia berkata yang baik 
atau diam saja” (HR. Bukhari-Muslim) (Bukhari & Muslim, tt). Hadis ini 
menunjukkan bahwa tetangga merupakan komunitas terdekat yang memiliki 
peranan besar dalam kehidupan sehari-hari. Hidup rukun, saling membantu, dan 
menjaga hubungan baik dengan tetangga merupakan bagian dari identitas 
seorang mukmin. Selain itu, memuliakan tamu mencerminkan keluasan hati dan 
kebaikan akhlak seseorang. Adapun perintah “berkata baik atau diam” 
merupakan prinsip etika komunikasi yang sangat penting untuk menghindarkan 
diri dari perkataan buruk, termasuk ghibah, fitnah, atau kata-kata yang menyakiti 
orang lain. Dalam hadis ini, Rasulullah SAW mengaitkan ketiga perilaku tersebut 
langsung dengan kualitas iman, sehingga menunjukkan betapa pentingnya nilai-
nilai sosial ini dalam kehidupan seorang muslim. 

Hadis ketiga berbicara tentang kecintaan kepada sesama muslim sebagai 
bagian dari kesempurnaan iman. Nabi SAW bersabda: “Tidak sempurna keimanan 
seseorang dari kalian sebelum ia mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya 
sendiri” (HR. Bukhari-Muslim dan An-Nasa’i) (Bukhari-Muslim, tt). Cinta yang 
dimaksud dalam hadis ini adalah cinta dalam hal kebaikan, yakni menginginkan 
bagi saudara muslimnya apa yang ia inginkan bagi dirinya sendiri. Para ulama 
menjelaskan bahwa hadis ini menunjukkan iman seseorang belum disebut 
sempurna selama masih terdapat rasa iri, dengki, atau kebencian terhadap orang 
lain. Cinta terhadap sesama mencakup dorongan untuk membantu, mendoakan 
kebaikan, serta menghindarkan diri dari perbuatan yang dapat menyakiti orang 
lain. Hadis ini juga memberikan batasan bahwa cinta tersebut berlaku dalam hal-
hal yang mubah dan kebaikan, bukan dalam hal maksiat atau perbuatan haram. 
Dengan demikian, hadis ini menegaskan bahwa hubungan sosial antarumat Islam 
harus dibangun di atas dasar kasih sayang, solidaritas, dan ketulusan. 

Secara keseluruhan, ketiga hadis tersebut mencerminkan nilai sosial yang 
menjadi pedoman dalam kehidupan bermasyarakat. Nilai menjaga ucapan, 
berbuat baik kepada tetangga dan tamu, serta mencintai sesama muslim 
menunjukkan bahwa Islam sangat menekankan etika sosial yang mampu 
membentuk masyarakat yang harmonis, beradab, dan saling menghargai.  



Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

54 

Pendidikan Masyarakat Kecamatan Haruyan 
Pendidikan masyarakat merupakan proses pembelajaran sosial yang 

bertujuan membentuk individu dan komunitas agar memiliki kesadaran, 
tanggung jawab, serta kemampuan berpartisipasi aktif dalam kehidupan 
bermasyarakat. Hal ini sesuai dengan kebiasaan masyarakat yang suka bergotong 
royong pada cara besar, tolong menolong kepada sesama. Dalam perspektif Islam, 
pendidikan masyarakat tidak hanya berorientasi pada transfer pengetahuan, 
tetapi juga pada internalisasi nilai-nilai moral dan sosial yang bersumber dari Al-
Qur’an dan Hadis. Oleh karena itu, pendidikan masyarakat memiliki peran 
strategis dalam membangun karakter sosial yang berakhlak, harmonis, dan 
berkeadaban. 

Kecamatan Haruyan dikenal sebagai wilayah dengan karakter masyarakat 
yang religius dan memiliki ikatan sosial-keagamaan yang kuat. Kehidupan 
keagamaan masyarakat tercermin melalui keberadaan berbagai majelis taklim 
seperti Majelis taklim Sabilal Muhtadin oleh Tuan Guru Murjani/Guru Andang, 
pondok pesantren, Pondok Tahfidz, Rumah Qur’an, Madrasah Diniyah, TPA yang 
pasti ada pada setiap desa di kecamatan Haruyan, kegiatan pengajian rutin di 
rumah-rumah warga serta kelompok-kelompok keagamaan remaja seperti Al-
Habsyi dan Al-Barzanji. Lembaga dan aktivitas keagamaan tersebut tidak hanya 
berfungsi sebagai sarana ibadah, tetapi juga sebagai wahana pendidikan 
masyarakat yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai sosial Islam, seperti 
kebersamaan, saling menghormati, dan kepedulian sosial. 

Dalam konteks ini, nilai-nilai sosial yang diajarkan dalam Surah Al-Hujurat 
ayat 11–13 dan Hadis Nabi Saw. menemukan relevansinya secara nyata dalam 
kehidupan masyarakat Haruyan. Larangan mengolok-olok, berprasangka buruk, 
dan melakukan ghibah, serta anjuran ta’aruf dan persaudaraan, secara implisit 
maupun eksplisit disampaikan dalam ceramah keagamaan, pengajian, dan 
aktivitas majelis taklim. Melalui forum-forum tersebut, nilai menjaga lisan, 
menghormati sesama, serta memperkuat ukhuwah Islamiyah.  

Peran pondok pesantren di Kecamatan Haruyan juga sangat signifikan 
dalam pendidikan masyarakat. Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga 
pendidikan formal bagi santri, tetapi juga sebagai pusat pembinaan moral dan 
sosial bagi masyarakat sekitar. Kegiatan pengajian kitab, ceramah keagamaan, dan 
peringatan hari-hari besar Islam menjadi media internalisasi nilai kasih sayang 
(love), tanggung jawab (responsibility), dan keserasian hidup (life harmony). Dengan 
demikian, pesantren berperan sebagai agen sosial yang menjaga keberlanjutan 
nilai-nilai Islam dalam kehidupan bermasyarakat. 

Kelompok-kelompok remaja seperti Al-Habsyi dan Al-Barzanji memiliki 
peran penting dalam membina generasi muda agar tetap terikat dengan nilai-nilai 
keislaman dan sosial. Melalui kegiatan shalawat, seni religi, dan kebersamaan, 
kelompok ini menumbuhkan rasa memiliki, solidaritas, serta kecintaan terhadap 
tradisi Islam. Aktivitas tersebut sekaligus menjadi sarana pendidikan informal 
yang efektif dalam membentengi remaja dari pengaruh negatif serta memperkuat 
identitas sosial-keagamaan mereka. 



Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

55 

Dari aspek akses dan kualitas pendidikan, keberadaan lembaga dan kegiatan 
keagamaan ini turut menjembatani keterbatasan pendidikan formal, terutama bagi 
masyarakat di wilayah yang secara geografis relatif terpencil. Pendidikan 
masyarakat berbasis komunitas keagamaan memungkinkan proses pembelajaran 
berlangsung secara inklusif dan menjangkau berbagai lapisan masyarakat tanpa 
memandang usia, latar belakang ekonomi, maupun tingkat pendidikan formal. 
Hal ini terlihat pada kerjasama antar lembaga pendidikan dengan masyarakat 
pada rapat-rapat antara masyarakat dengan lembaga pendidikan 

Dengan demikian, pendidikan masyarakat di Kecamatan Haruyan yang 
berbasis nilai-nilai Al-Qur’an dan Hadis tidak hanya berfungsi sebagai sarana 
pembinaan spiritual, tetapi juga sebagai instrumen penguatan kohesi sosial, 
pemberdayaan masyarakat, dan pembangunan karakter. Integrasi nilai-nilai sosial 
Islam dalam majelis taklim, pesantren, pengajian, serta kelompok remaja 
keagamaan menjadikan masyarakat Haruyan memiliki potensi besar untuk 
mewujudkan kehidupan sosial yang harmonis, religius, inklusif, dan 
berkelanjutan. 

Kesimpulan  

Penelitian ini menegaskan bahwa nilai-nilai sosial dalam Islam memiliki 
peranan yang sangat penting dalam membentuk karakter dan kualitas kehidupan 
masyarakat. Nilai sosial yang mencakup kasih sayang (love), tanggung jawab 
(responsibility), dan keserasian hidup (life harmony) merupakan fondasi utama 
dalam interaksi sosial manusia. Perspektif Al-Qur’an khususnya Surah Al-Hujurat 
ayat 11–13 menunjukkan bahwa Islam menekankan pentingnya menjunjung 
kehormatan sesama, menjauhi prasangka buruk, menghindari ghibah, serta 
menjalin hubungan sosial yang dilandasi sikap ta’aruf atau saling mengenal.  

Nilai-nilai ini diterapkan dalam kehidupan masyarakat Kecamatan Haruyan, 
terlihat bahwa pendidikan memiliki kontribusi besar terhadap peningkatan 
kemampuan sosial, ekonomi, dan moral masyarakat. Melalui program 
pemberdayaan, pendidikan keagamaan, penguatan karakter, dan peningkatan 
kualitas sumber daya manusia, masyarakat Haruyan memiliki potensi besar 
untuk berkembang menjadi komunitas yang harmonis, produktif, dan berdaya 
saing. Implementasi nilai-nilai tersebut di Kecamatan Haruyan menjadi fondasi 
kuat bagi terwujudnya masyarakat yang religius, bermartabat, inklusif, serta 
berperan aktif dalam pembangunan sosial yang berkelanjutan. 

Daftar Pustaka  

Adisusilo, S. (2014). Pembelajaran Nilai–Karakter: Konstruksi dan Praktik. Jakarta: 
RajaGrafindo Persada. 

Bukhari, Imam. & Muslim, Imam. (tt.). Shahih Bukhari dan Muslim. Beirut: Darul 
Fikr. 

Departemen Agama RI. (2005). Al-Qur'an dan Terjemahannya. Jakarta: Departemen 
Agama Republik Indonesia. 



Jurnal Al Ulum Vol.03 No.02  Juli-Desember 2025 

56 

Jalaluddin, H., & Idi, A. (2007). Filsafat Pendidikan. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Mulyana, R. (2011). Mengartikulasikan Pendidikan Nilai. Bandung: Alfabeta. 

Nata, A. (2012). Metodologi Studi Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Nottingham, E. (1994). Religion and Society. New York: Penguin Books. 

Nurdin, D., Darmadi, & Nugraha, A. (2015). Sosiologi Islam dan Kehidupan Sosial 
Umat. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Qutb, S. (2004). Tafsir Fi Zhilalil Qur’an. Kairo: Dar al-Syuruq. 

Sjarkawi. (2006). Pembentukan Sikap dan Perilaku. Jakarta: Rineka Cipta. 

Suyanto, B. (1983). Sosiologi: Teori dan Aplikasi. Surabaya: Usaha Nasional. 

Ulwan, A. N. (tt.). Pendidikan Anak dalam Islam. Beirut: Darus Salam. 

Zubaedi. (2006). Pendidikan Karakter: Konsep dan Aplikasinya. Jakarta: Kencana. 

Turmudzi, Imam. (tt.). Sunan At-Tirmidzi. Beirut: Darul Kutub al-Ilmiyyah. 


