P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

INTERNALISASI NILAI PENDIDIKAN SOSIAL (AI-TARBIYAH
AI-I[TIMAIYYAH) AL-QURAN DALAM MEMBENTUK
KESADARAN KOLEKTIF MASYARAKAT BERKEADABAN

Fatma Amalia Rahma!, Abd. Basir?, Ali Mu’ammar Zainal Abidin3
12Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin
Kalimantan Selatan, Indonesia
Email: fatmaaplh02@gmail.com?!,abdulbasir@uin-antasari.ac.id?,

ali@uin-antasari.ac.id?

Abstract: Social education, or al-tarbiyah al-ijtima'‘iyyah in Islam, is a vital
dimension that combines individual piety with social responsibility. This study aims
to explore the values of social education in the Qur'an and the influence of their
internalization on the formation of collective consciousness toward a civil society.
Using qualitative methods based on literature, this study analyzes Qur'anic verses
related to social interaction and justice. The findings indicate that the values of
ukhuwah (brotherhood), ‘adl (adl), deliberation (musyawarah), and ta'awun
(conciliation) are the main pillars of social education. Strengthening these values

through an integrative curriculum and social project-based learning is a crucial
strategqy for producing a gemeration with empathy and moral integrity in the
contemporary era.

Keywords: Al-Tarbiyah Al-Ijtima'iyyah, Al-Quran, Collective Consciousness,
Civilized Society

Abstrak: Pendidikan sosial atau al-tarbiyah al-ijtima’iyyah dalam Islam adalah
dimensi vital yang memadukan kesalehan individu dengan tanggung jawab
sosial. Studi ini bertujuan mendalami nilai-nilai pendidikan sosial dalam Al-
Qur'an serta pengaruh internalisasinya terhadap pembentukan kesadaran
kolektif menuju masyarakat madani. Melalui metode kualitatif berbasis
studi pustaka, penelitian ini menganalisis ayat-ayat Al-Qur'an terkait
interaksi sosial dan keadilan. Temuan menunjukkan bahwa nilai ukhuwah,
‘adl, musyawarah, dan ta’awun merupakan pilar utama pendidikan sosial.
Penguatan nilai-nilai ini melalui kurikulum integratif dan pembelajaran
berbasis proyek sosial menjadi strategi krusial untuk mencetak generasi
yang memiliki empati serta integritas moral di era kontemporer.

Kata Kunci: Al-Tarbiyah Al-Ijtima’iyyah, Al-Quran, Kesadaran Kolektif, Masyarakat
Berkeadaban.

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988



mailto:fatmaaplh02@gmail.com
mailto:abdulbasir@uin-antasari.ac.id
mailto:ali@uin-antasari.ac.id

P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

A. PENDAHULUAN

Penelitian ini didasari oleh premis filosofis bahwa manusia pada
hakikatnya merupakan makhluk sosial (madaniyyun bi al-thabi‘ah) yang
membutuhkan ekosistem kolektif demi mengoptimalkan kapasitas
dirinya. Di tengah dominasi pendidikan modern yang terlalu berfokus
pada aspek akademik dan mengikis nilai-nilai etis serta sosial, studi ini
mengajukan sebuah rekonstruksi kurikulum pendidikan Islam yang
komprehensif (syamil).! Pendekatan ini memposisikan Al-Qur'an dan
wahyu sebagai standar fundamental dalam seluruh aktivitas edukasi.

Fokus utama dari kerangka ini terletak pada penguatan dimensi al-
tarbiyah al-ijtima’iyyah (pendidikan sosial). Konsep ini tidak sekadar
mengejar aspek kognitif, melainkan mencakup pengukuhan iman,
pembentukan karakter (akhlakul karimah), serta internalisasi norma etis
dalam interaksi sosial.2 Melalui metode ini, pendidikan Islam berperan
sebagai instrumen untuk menyelaraskan hak individu dengan tanggung
jawab sosial, sekaligus menanamkan nilai kemanusiaan universal seperti
kolaborasi dan solidaritas.

Untuk membedah konsep tersebut, penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research).? Secara metodologis, prosedur penelitian dilakukan melalui
empat tahapan sistematis.* Pertama, pengumpulan data dilakukan dengan
menelusuri literatur primer yakni Al-Qur'an dan kitab-kitab tafsir tarbawi,
serta literatur sekunder yang mencakup buku-buku kependidikan dan
jurnal ilmiah bereputasi terkait pendidikan sosial Islam. Kedua, dilakukan
reduksi data untuk memilah konsep-konsep inti yang relevan dengan
pembentukan karakter sosial. Ketiga, analisis data dilakukan secara
deskriptif-analitis untuk menggali kaitan mendalam antara nilai wahyu
dengan realitas sosial kekinian. Keempat, penarikan kesimpulan
dilakukan untuk merumuskan sebuah sintesis baru mengenai model

1 Ahmad Barizi, Pendidikan Integratif: Akar Tradisi Dan Integrasi Keilmuan
Pendidikan Islam (UIN-Maliki Press, 2011).

2 Asri Karolina, “Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Pembentukan
Karakter: Dari Konsep Menuju Internalisasi Nilai-Nilai Al-Quran,” Jurnal Penelitian 11,
no. 2 (2018): 237-66.

3 Milya Sari and Asmendri Asmendri, “Penelitian Kepustakaan (Library
Research) Dalam Penelitian Pendidikan IPA,” Natural Science 6, no. 1 (2020): 41-53.

4 Marinu Waruwu, “Metode Penelitian Dan Pengembangan (R&D): Konsep,
Jenis, Tahapan Dan Kelebihan,” Jurnal llmiah Profesi Pendidikan 9, no. 2 (2024): 1220-30.

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

pendidikan sosial yang mampu melahirkan agen perubahan yang
memiliki kesadaran mendalam terhadap urgensi solidaritas dalam
masyarakat majemuk.

Secara operasional, konsep pendidikan sosial ini merupakan
manifestasi dalam membentuk kepribadian individu agar dapat
berinteraksi secara harmonis di ruang publik.> Prioritas utamanya adalah
membekali subjek didik dengan kesadaran kolektif, empati, dan
komitmen terhadap kemaslahatan umat.® Pendekatan ini bertujuan
mentransformasi sifat egoistis menjadi pribadi yang peka terhadap
dinamika lingkungan, sehingga individu tersebut mampu berfungsi
sebagai katalisator integrasi dalam struktur sosial.

B. PEMBAHASAN
1. Hakikat Tarbiyah Ijtima’iyyah dalam Al-Quran

Secara  etimologi, istilah  al-tarbiyah  al-ijtima’iyyah
merefleksikan ~makna mendalam yang menggabungkan
pertumbuhan pribadi dan peran sosial.” Kata tarbiyah bermakna
proses membimbing dan menumbuhkan kapasitas diri secara
gradual. Sementara itu, kata ijtima’iyyah memberikan konteks sosial
pada proses tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa inti dari
pendidikan Islam adalah membentuk pribadi yang tidak hanya
cerdas secara mandiri, tetapi juga memiliki jiwa sosial yang kuat
sebagai bagian dari anggota masyarakat.?

Konsep ini memiliki pijakan filosofis dan aplikatif yang
berakar kuat pada narasi edukatif universal dalam Al-Qur'an.
Representasi utama dari nilai ini tercermin dalam wasiat Lugman
al-Hakim kepada putranya yang diabadikan dalam Surah Lugman
ayat  12-19.  Pesan-pesan  tersebut secara  gamblang
menginstruksikan penguasaan etika sosial, seperti larangan
terhadap keangkuhan dan kewajiban untuk bersikap santun. Hal
ini menegaskan bahwa integritas moral dalam keluarga dan
kesantunan bermasyarakat adalah pilar fundamental dalam sistem
pendidikan Islam.

5 Yulastri Rahmawati, “Peran Pendidikan Sosial Dalam Membentuk Karakter
Individu,” Jurnal Pendidikan Sosial Indonesia 1, no. 2 (2023): 60-68.

¢ Dwi Nur Anjani et al., “Revitalisasi Peran Pendidikan Islam Dalam Membentuk
Kesadaran Sipil Perspektif Sosiologi Pendidikan,” Jurnal Akademik Pengabdian Masyarakat
3, no. 4 (2025): 70-81.

7 Rahmat Hariadi, “Konsep Modernisme Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-
Manar” (Institut PTIQ Jakarta, 2021).

8 Rudi Ahmad Suryadi, llmu Pendidikan Islam (Deepublish, 2018).

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

2. Nilai Dasar Membentuk Kesadaran Kolektif
a. Tanggung Jawab Sosial (QS. Al-Ma'un: 1-7

Perspektif Islam menempatkan kepedulian sosial sebagai
bukti nyata dari keimanan.® Melalui peringatan keras dalam
Surah Al-Ma'un, Al-Qur'an memberikan definisi mengejutkan
tentang pendusta agama: mereka adalah individu vyang
menutup mata terhadap kemiskinan dan berlaku kasar kepada
anak yatim. Pesan ini menekankan bahwa kesalehan seseorang
tidak hanya diukur dari sujud di atas sajadah, tetapi juga dari
kontribusinya di tengah masyarakat. Tanpa kepekaan sosial,
ibadah formal menjadi hampa dan kehilangan makna sejatinya
di hadapan Tuhan.10

Melalui pesan dalam Surah Al-Ma'un, pendidikan sosial
Islam mengajarkan bahwa kesalehan sejati tidak boleh berhenti
pada dimensi pribadi, tetapi harus berdampak pada
lingkungan. Ayat ini mengecam ibadah yang hanya menjadi
hiasan lahiriah tanpa membawa perubahan sosial. Pendidik
memikul tanggung jawab untuk menanamkan pemahaman
bahwa hubungan dengan Tuhan harus selaras dengan
pengabdian kepada sesama. Dengan demikian, membantu
mereka yang membutuhkan adalah sebuah keharusan
mendasar yang membentuk identitas sosial dan solidaritas di
dalam struktur masyarakat.

Aplikasi nilai-nilai tersebut dalam sistem pendidikan Islam
diarahkan untuk mencetak generasi dengan kepekaan sosial
yang tinggi. Proses edukasi tidak boleh terbatas pada
pemahaman tekstual terhadap ajaran agama, melainkan harus
mampu menstimulasi peserta didik dalam mengidentifikasi
realitas ketidakadilan dan kemiskinan di lingkungan mereka.!!
Dengan memfungsikan Surah Al-Ma'un sebagai standar

9 Farid Hidayatallah et al.,, “Nilai Isar Dalam Perspektif Tafsir Tematik: Studi
Atas Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang Solidaritas Sosial,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an
Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 508-28.

10 Novita Kurniasih, “Relevansi Nilai Kesalehan Pribadi Dan Sosial Serat
Kalatidha Dengan Pendidikan Islam Berbasis Moderasi Beragama” (IAIN Metro, 2021).

11 Sri Minarti, Ilmu Pendidikan Islam: Fakta Teoretis-Filosofis Dan Aplikatif-Normatif
(Amzah, 2022).

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

84

gl 772988

193005




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

evaluasi, tanggung jawab sosial berperan sebagai instrumen
untuk mereduksi sifat egoisme sekaligus memperkokoh
struktur masyarakat yang saling bersinergi. Representasi al-
ma'un  (barang yang berguna) pada akhir surah
mengindikasikan bahwa kepedulian sosial harus terwujud
dalam tindakan konkret, bahkan pada skala terkecil, guna
menjamin terciptanya harmoni kolektif.

b. Keadilan dan Kesetaraan (QS. Al-Hujurat: 13)

Dalam pendidikan sosial Islam, Surah Al-Hujurat ayat 13
menjadi pilar utama dalam menjunjung tinggi kesetaraan. Al-
Qur'an memandang perbedaan jenis kelamin, suku, dan bangsa
sebagai sarana untuk berinteraksi secara positif, bukan untuk
memicu perpecahan. Pendidikan Islam mengajarkan bahwa
kemuliaan sejati bersifat meritokratis berdasarkan nilai
ketakwaan, bukan ditentukan oleh latar belakang ras atau
kekayaan. Pendekatan ini berfungsi sebagai solusi untuk
meruntuhkan tembok diskriminasi dan menciptakan harmoni
di tengah keberagaman masyarakat modern.

Analisis terhadap ayat ini menegaskan peran al-tarbiyah al-
ijtima’iyyah sebagai instrumen dekonstruksi terhadap sentimen
primordial yang sempit. Pendidikan Islam mengarahkan subjek
didik untuk mengadopsi prinsip egalitarianisme dalam
memandang sesama manusia. Dengan memposisikan
ketakwaan sebagai standar kemuliaan yang bersifat kompetitif
dan terbuka bagi setiap individu melalui ikhtiar moral,
terciptalah tatanan sosial yang berkeadilan. Pendekatan ini
sangat krusial dalam memitigasi tantangan polarisasi identitas
di era modern, serta mampu mencetak generasi yang
memandang keberagaman sebagai aset kolektif, bukan sebagai
sumber ancaman.

Dalam pelaksanaannya, menanamkan nilai kesetaraan
berarti menciptakan ruang belajar yang terbuka bagi semua
kalangan tanpa diskriminasi. Melalui pembiasaan kerja sama
lintas latar belakang, siswa dapat membangun solidaritas
kelompok yang kuat. Tanpa pondasi keadilan, cita-cita
masyarakat yang bermartabat akan sulit dicapai. Dengan
demikian, semangat li-ta'arafu bukan sekadar perkenalan fisik,
melainkan proses aktif untuk saling menghormati dan bekerja
sama demi kemaslahatan bersama di atas nilai kemanusiaan
yang universal.

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

85

gl 772988

193005




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

c. Kontrol Sosial (Amar Ma’ruf Nahi Munkar): Sebagaimana
dalam (QS. Ali Imran: 104

Dalam struktur pendidikan sosial Islam, prinsip Amar Ma ruf
Nahi Munkar (mengajak pada kebajikan dan mencegah
kemungkaran) difungsikan sebagai mekanisme kontrol sosial
yang esensial bagi stabilitas tatanan publik.’> Berdasarkan
tuntunan QS. Ali ‘Imran: 104, terdapat mandat untuk
membentuk kelompok yang secara konsisten menjalankan
fungsi edukatif dan korektif. Studi ini menegaskan bahwa
solidaritas sosial dan nilai kesetaraan memerlukan dukungan
keberanian moral untuk memproteksi integritas nilai-nilai
kemasyarakatan. Pendidikan Islam bukan bertujuan mencetak
individu yang pasif terhadap penyimpangan, melainkan
membentuk agen perubahan proaktif yang berkomitmen
menjaga harmoni sosial.

Penerapan nilai-nilai ini dalam pendidikan sosial
dimaksudkan untuk menumbuhkan rasa memiliki melalui
tanggung jawab bersama. Ketika setiap individu berperan aktif
menjaga kebaikan dan membendung kemungkaran, masyarakat
akan memiliki daya tahan alami terhadap tantangan zaman.
Pendidikan Islam mendidik generasi untuk bersikap kritis
namun tetap menjunjung tinggi etika, melakukan perbaikan
dengan kebijaksanaan dan mencegah keburukan tanpa
menimbulkan kekacauan baru. Dengan demikian, pengawasan
sosial dipahami sebagai upaya bersama untuk menjaga agar
"bahtera" masyarakat tetap berada pada jalur yang benar dan
tidak karam oleh penyimpangan.

3. Prinsip Masyarakat Berkeadaban
a. Musyawarah: Menekankan penghargaan terhadap pendapat
dan keputusan bersama (QS. Asy-Syira: 38)

Prinsip musyawarah yang termaktub dalam QS. Asy-Syuara: 38
merupakan pilar fundamental dalam mengonstruksi masyarakat
berkeadaban yang mengintegrasikan nilai-nilai demokratis dengan
landasan ketuhanan. Dalam diskursus pendidikan sosial Islam,
musyawarah tidak sekadar dipandang sebagai prosedur pengambilan
keputusan, melainkan sebagai instrumen untuk memuliakan martabat
manusia dan menghargai pluralitas gagasan. Melalui penguatan

12 Rohimin Al “ Asror et al., “Pendidikan Amar Ma’ruf Nahi Munkar,” Jurnal
Syntax Admiration 6, no. 1 (2025): 254-63, https:/ /doi.org/10.46799 /jsa.v6i1.2003.

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

komunikasi dua arah dan dialektika yang konstruktif, setiap individu
didorong untuk berpartisipasi aktif dalam merumuskan kemaslahatan
kolektif, yang pada gilirannya mampu mereduksi potensi konflik serta
praktik otoritarianisme dalam struktur sosial.

Aplikasi nilai musyawarah dalam pendidikan Islam
diproyeksikan untuk mencetak generasi yang memiliki kematangan
intelektual dan keterbukaan mental terhadap keragaman perspektif.
Proses edukasi ini menekankan bahwa konsensus kolektif seharusnya
dicapai melalui dialektika yang objektif dan santun, alih-alih melalui
dominasi atau pemaksaan kehendak. Melalui internalisasi prinsip
tersebut, masyarakat beradab dapat terbentuk sebagai sebuah entitas
harmonis, di mana setiap kebijakan publik berpijak pada kesepakatan
yang adil serta memiliki legitimasi moral dan sosial yang kuat.

b. Keadilan (‘Adl): Menjadi pilar utama dalam melarang
kezaliman dan permusuhan (QS. An-Nahl: 90)

Prinsip keadilan (‘adl) yang termaktub dalam QS. An-Nahl: 90
merupakan pilar moral fundamental dalam mengonstruksi masyarakat
beradab sekaligus menjadi batasan rigid terhadap segala bentuk
kezaliman dan diskriminasi. Dalam perspektif pendidikan sosial Islam,
internalisasi nilai ini menuntut individu untuk bersikap objektif dalam
menempatkan segala sesuatu pada proporsinya serta memenuhi hak-
hak pihak lain secara tepat. Dengan memposisikan keadilan sebagai
basis interaksi, pendidikan Islam berupaya mencetak agen sosial yang
tidak hanya memiliki kesalehan personal, tetapi juga kapasitas untuk
memitigasi konflik dan menginisiasi kolaborasi konstruktif demi
tatanan dunia yang aman dan bermartabat.

c. Tolong-Menolong (Ta’awun): Kerja sama dalam kebajikan
dan takwa (QS. Al-Ma’idah: 2)

Prinsip tolong-menolong (ta’awun) sebagaimana diamanatkan
dalam QS. Al-Ma’idah: 2 merupakan landasan sosiologis yang
mengarahkan setiap individu untuk membangun sinergi berdasarkan
kebajikan (al-birr) dan ketakwaan. Dalam struktur pendidikan sosial
Islam, nilai ini menegaskan bahwa kekuatan suatu komunitas tidak
bersumber dari kompetisi yang destruktif, melainkan pada kapasitas
para anggotanya untuk saling menyokong dalam inisiatif positif demi
kemaslahatan publik. Proses pendidikan ini bertujuan menanamkan
kesadaran bahwa kesejahteraan kolektif hanya dapat terwujud melalui
kolaborasi yang tulus, sembari menetapkan batasan etis yang rigid agar

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

kerja sama tidak dilakukan dalam tindakan transgresif atau
permusuhan yang dapat merusak stabilitas sosial.

Implementasi ta’awun dalam pendidikan Islam bertujuan
menciptakan pribadi solutif yang memiliki empati sosial
mendalam. Prinsip ini mengubah paradigma masyarakat dari
kerumunan individu menjadi satu kesatuan yang saling
menguatkan. Melalui kolaborasi dan gotong royong yang
berlandaskan moralitas agama, cita-cita masyarakat beradab
yang damai dan sejahtera dapat tercapai, sekaligus
membentengi masyarakat dari pengaruh negatif egoisme
kelompok.

d. Persaudaraan (Ukhuwah): Menciptakan kedamaian dan
rahmat antar sesama mukmin (QS. Al-Hujurat: 10)

Konsep persaudaraan (ukhuwah) sebagaimana ditegaskan
dalam QS. Al-Hujurat: 10 memosisikan interaksi antar-mukmin
sebagai ikatan spiritual yang setara dengan hubungan
kekerabatan darah. Dalam perspektif pendidikan sosial Islam,
nilai ini berfungsi sebagai instrumen integrasi yang menuntut
tindakan rekonsiliatif dan proaktif guna memelihara stabilitas
sosial. Proses edukasi ini bertujuan menginternalisasi
pentingnya penyelesaian konflik secara berkeadilan (ashlihu),
sehingga wukhuwah tidak sekadar menjadi wacana retoris,
melainkan menjelma menjadi komitmen praktis dalam
memproteksi kehormatan serta keselamatan kolektif.

Internalisasi nilai ukhuwah diproyeksikan untuk membentuk
pribadi dengan kapasitas empati yang mendalam serta
semangat solidaritas yang melampaui kepentingan atomistik.
Dengan memandang sesama manusia sebagai elemen dari satu
kesatuan utuh, individu didorong untuk mengedepankan sikap
welas asih demi mengaktualisasikan rahmat Tuhan dalam
realitas sosial. Melalui prinsip ini, pendidikan sosial Islam
berperan sebagai instrumen untuk memitigasi individualisme
dan sentimen kebencian, sehingga terbangun tatanan
masyarakat yang beradab. Pada akhirnya, persaudaraan ini
diposisikan sebagai fondasi fundamental bagi terciptanya
perdamaian global yang berkelanjutan.

4. Strategi Internalisasi di Era Modern Internalisasi nilai sosial
a. Pembelajaran Berbasis Proyek Sosial (Service Learning):
Mengintegrasikan akademik dengan pelayanan nyata kepada
masyarakat

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

Penerapan strategi Service Learning membawa pendidikan
Islam ke luar ruang kelas, mengubah teori keagamaan menjadi
bentuk pengabdian masyarakat yang nyata. Dengan
mengadopsi model pembelajaran ini, siswa tidak sekadar
menghafal dalil tentang kepedulian sosial, melainkan turun
langsung untuk merasakan dinamika kehidupan masyarakat.
Keterlibatan aktif dalam pelayanan publik ini membuat nilai-
nilai etika sosial menjadi lebih hidup dan bermakna. Alhasil,
empati dan solidaritas bukan lagi sekadar wacana intelektual,
melainkan karakter yang terbentuk melalui pengalaman
langsung yang relevan dengan tantangan dunia modern.

Implementasi service learning berperan sebagai instrumen
untuk mereintegrasi dimensi sosial yang sering terabaikan
dalam sistem pendidikan modern yang terlalu berorientasi pada
capaian akademik. Melalui proyek sosial terstruktur seperti
asistensi pendidikan bagi masyarakat prasejahtera atau inisiatif
pelestarian lingkungan peserta didik dibimbing untuk
mengidentifikasi korelasi antara kompetensi keilmuan dengan
resolusi problematika publik. Strategi ini secara efektif
mencetak generasi yang tidak hanya memiliki keunggulan
intelektual secara individual, tetapi juga memanifestasikan
karakter agen perubahan yang adaptif. Dengan demikian,
pendidikan Islam dapat mempertahankan konsistensi prinsip
al-tarbiyah al-ijtima’iyyah yang mengintegrasikan kecerdasan
kognitif dengan integritas moral dalam realitas sosiologis.

b. Integrasi Kurikulum PAI: Memasukkan nilai kasih sayang
dan tanggung jawab dalam interaksi harian di sekolah
Strategi integrasi kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI)
kontemporer memerlukan reposisi paradigma, dari sekadar
transmisi materi tekstual menuju internalisasi nilai-nilai praktis
dalam interaksi harian di lingkungan sekolah. Proses integrasi
ini diwujudkan melalui asimilasi prinsip kasih sayang (rahmah)
dan tanggung jawab (amanah) ke dalam seluruh dimensi
aktivitas edukatif. Dalam kerangka ini, PAI tidak lagi
diposisikan sebagai disiplin ilmu yang terisolasi, melainkan
sebagai fondasi spiritual yang menjiwai ekosistem pendidikan

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

secara holistik. Melalui pembiasaan komunikasi yang santun di
antara seluruh warga sekolah, nilai-nilai sosial Islam
bertransformasi dari konstruksi teoretis menjadi perilaku
spontan yang membentuk kultur sekolah yang harmonis.

Menanamkan rasa tanggung jawab dalam aktivitas sehari-
hari adalah cara strategis untuk melatih disiplin dan
pemahaman anak tentang peran mereka di tengah masyarakat.
Melalui praktik nyata, seperti mengelola organisasi atau
berdiskusi dengan menghargai perbedaan, siswa diajak
mempraktikkan nilai-nilai Al-Qur'an dalam lingkungan sekolah
yang berfungsi sebagai simulasi masyarakat kecil. Pendekatan
ini berhasil mengisi celah pendidikan yang selama ini terlalu
fokus pada nilai akademik, sehingga lahirlah generasi yang
tidak hanya pintar, tetapi juga memiliki empati dan komitmen
moral yang kuat terhadap lingkungan sekitarnya.

c¢. Pembinaan Organisasi: Menggunakan organisasi keagamaan
untuk melatih kerja sama dan kepedulian sosial siswa

Optimalisasi internalisasi nilai sosial di era kontemporer
dapat dicapai melalui penguatan organisasi keagamaan sekolah,
seperti Rohis atau entitas otonom lainnya. Organisasi-organisasi
ini  berperan sebagai laboratorium sosioreligius yang
memfasilitasi peserta didik untuk mengonstruksi pemahaman
teoretis menjadi kompetensi kerja sama (tearmwork) dan
kepemimpinan islami. Melalui struktur organisasi, siswa
berinteraksi dengan diversitas karakter dan opini, yang
menuntut aplikasi praktis dari prinsip musyawarah serta
toleransi demi meraih tujuan kolektif. Strategi ini secara efektif
mengubah  pengetahuan  kognitif keagamaan menjadi
kecakapan sosial fungsional dalam kehidupan nyata.

Organisasi keagamaan menjadi wadah bagi siswa untuk
mempraktikkan ajaran agama dalam bentuk kepedulian nyata,
seperti bakti sosial dan penggalangan dana bagi mereka yang
membutuhkan. Melalui pengalaman langsung ini, siswa belajar
untuk lebih peka terhadap kesulitan orang lain dan memahami
bahwa agama menuntut aksi nyata di tengah masyarakat.
Mengelola program kemanusiaan mengajarkan mereka bahwa

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

kerja sama dalam keberagaman adalah kekuatan utama untuk
membawa perubahan. Pendekatan ini sangat efektif untuk
membentengi generasi muda dari sikap egois di masa kini,
sehingga lahir sosok pemuda yang taat beragama namun tetap
memiliki jiwa sosial yang terbuka dan inklusif.

C. HASIL

Hasil penelitian menempatkan pendidikan Islam sebagai sistem
komprehensif yang mengakomodasi kodrat manusia sebagai makhluk
bermasyarakat. Tujuan utamanya adalah menciptakan keseimbangan
antara penguasaan ilmu, kekuatan spiritual, dan integritas moral.
Pendidikan sosial (al-tarbiyah al-ijtima’iyyah) berperan sebagai pilar yang
membekali individu dengan pemahaman mendalam mengenai norma etis
dan tanggung jawab sosial, guna memastikan harmoni dalam kehidupan
kolektif.

Mengenai nilai fundamental pembentuk kesadaran kolektif, studi
ini mengungkapkan bahwa dalam Islam, religiusitas yang autentik tidak
dapat dipisahkan dari tanggung jawab sosial. Analisis terhadap QS. Al-
Ma'ain menegaskan bahwa sikap apati terhadap kaum dhuafa
diidentifikasi sebagai bentuk pendustaan terhadap agama. Temuan ini
memvalidasi bahwa pendidikan Islam mengutamakan manifestasi
keimanan melalui aksi nyata kepedulian sosial. Proses edukasi ini
bertujuan melatih sensitivitas peserta didik terhadap penderitaan sesama
sekaligus mengeliminasi kecenderungan egoisme individualistik.

Penelitian ini juga mendapati bahwa nilai keadilan dan kesetaraan
dalam Al-Qur'an merupakan kunci untuk menghapus sekat-sekat
perbedaan suku dan status sosial. Melalui pendidikan Islam, perbedaan
tidak lagi dipandang sebagai pemisah, melainkan sebagai sarana untuk
saling mengenal dan berkolaborasi. Dengan menegaskan bahwa
kemuliaan seseorang terletak pada karakter dan ketakwaannya, prinsip
ini membantu generasi muda mengembangkan sikap terbuka. Hal ini
sangat penting dalam meredam sentimen kelompok yang sempit dan
menciptakan kehidupan bermasyarakat yang rukun serta damai.

Hasil penelitian juga menegaskan pentingnya mekanisme kontrol
sosial melalui prinsip amar ma’ruf nahi munkar sebagaimana diamanatkan
dalam QS. Ali ‘Imran: 104. Pendidikan Islam berfungsi menanamkan
keberanian moral bagi individu untuk menjaga integritas publik dan

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

mencegah kemungkaran. Dengan adanya kesadaran kolektif untuk saling
menjaga moralitas, tatanan masyarakat memiliki sistem proteksi internal
terhadap degradasi etika, sehingga stabilitas dan keamanan sosial dapat
terpelihara melalui keterlibatan aktif setiap warga negara.

Dalam upaya mewujudkan masyarakat berkeadaban, penelitian ini
merumuskan empat pilar utama yaitu musyawarah, keadilan, tolong-
menolong (ta’awun), dan persaudaraan (ukhuwah). Musyawarah menjamin
adanya penghargaan terhadap pendapat bersama, sementara keadilan
mencegah kezaliman sistemik. Nilai ta’awun dan ukhuwah kemudian
berfungsi mempererat ikatan emosional antaranggota masyarakat agar
saling mendukung dalam kebajikan. Keempat pilar ini menjadi orientasi
utama pendidikan Islam dalam melahirkan tatanan dunia yang harmonis,
toleran, dan bermartabat.

Terakhir, penelitian ini merumuskan strategi internalisasi di era
modern melalui pembelajaran berbasis proyek sosial (service learning),
integrasi nilai dalam interaksi harian, dan pembinaan organisasi
keagamaan. Strategi ini terbukti efektif menjembatani kesenjangan antara
teori akademik dan realitas sosial di sekolah. Melalui praktik langsung
dan pengalaman berorganisasi, nilai-nilai Islam bertransformasi dari
sekadar informasi kognitif menjadi perilaku keseharian yang mendarah
daging, sehingga melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara
mandiri tetapi juga mampu menjadi agen perubahan sosial yang positif.

D. SIMPULAN

Pendidikan sosial Islam hadir sebagai jawaban atas tantangan
zaman yang sering kali mengabaikan karakter demi mengejar nilai
akademik. Melalui penelitian ini, terlihat jelas bahwa mengembalikan
pendidikan pada tuntunan Al-Qur'an akan menghasilkan individu yang
utuh, yang tidak hanya cerdas secara pikiran tetapi juga mulia secara
perilaku. Prinsip-prinsip luhur seperti tolong-menolong, keadilan, dan
persaudaraan bukan lagi sekadar hafalan, melainkan menjadi napas
dalam interaksi sosial. Ketika nilai-nilai ini telah mendarah daging dalam
diri siswa, cita-cita untuk membangun masyarakat yang harmonis,
religius, dan menjunjung tinggi martabat manusia bukan lagi sekadar
impian, melainkan kenyataan yang dapat diwujudkan.

Berdasarkan temuan penelitian ini, direkomendasikan agar institusi
pendidikan Islam mereorientasi fokusnya melampaui kurikulum formal

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

dengan memperkokoh ruang lingkup pendidikan melalui strategi
internalisasi yang adaptif, seperti service learning dan optimalisasi
organisasi kesiswaan. Bagi tenaga pendidik, peran sebagai teladan (uswah
hasanah) dalam interaksi sehari-hari sangat krusial untuk mengakselerasi
transmisi nilai pada peserta didik. Di samping itu, penelitian di masa
depan diharapkan mampu mengeksplorasi efikasi pemanfaatan teknologi
digital sebagai medium baru penguatan pendidikan sosial Islam, agar
mampu merespons dinamika zaman secara progresif tanpa mendegradasi
substansi nilai-nilai wahyu.

DAFTAR PUSTAKA

Anjani, Dwi Nur, Sulistia Salsabiilaa, Salsabila Salsabila, and Abdul
Fadhil. “Revitalisasi Peran Pendidikan Islam Dalam Membentuk
Kesadaran Sipil Perspektif Sosiologi Pendidikan.” Jurnal Akademik
Pengabdian Masyarakat 3, no. 4 (2025): 70-81.

Asror, Rohimin Al ‘, Muhammad Hafidz Khusnadin, Ahmad Zumaro,
and Ilma Maulana Ahmad. “Pendidikan Amar Ma'ruf Nahi
Munkar.” Jurnal Syntax Admiration 6, no. 1 (2025): 254-63.
https:/ /doi.org/10.46799 /jsa.v6i1.2003.

Barizi, Ahmad. Pendidikan Integratif: Akar Tradisi Dan Integrasi Keilmuan
Pendidikan Islam. UIN-Maliki Press, 2011.

Hariadi, Rahmat. “Konsep Modernisme Pendidikan Islam Dalam Tafsir
Al-Manar.” Institut PTIQ Jakarta, 2021.

Hidayatallah, Farid, Mahmudin Bunyamin, and Ahmad Muttaqin. “Nilai
I[sar Dalam Perspektif Tafsir Tematik: Studi Atas Ayat-Ayat Al-
Qur’an Tentang Solidaritas Sosial.” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an
Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 508-28.

Karolina, Asri. “Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Pembentukan
Karakter: Dari Konsep Menuju Internalisasi Nilai-Nilai Al-Quran.”
Jurnal Penelitian 11, no. 2 (2018): 237-66.

Kurniasih, Novita. “Relevansi Nilai Kesalehan Pribadi Dan Sosial Serat
Kalatidha Dengan Pendidikan Islam Berbasis Moderasi Beragama.”
TIAIN Metro, 2021.

Minarti, Sri. Ilmu Pendidikan Islam: Fakta Teoretis-Filosofis Dan Aplikatif-
Normatif. Amzah, 2022.

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025 ISSN 2988-1935

193005

gl 772988




P-ISSN 1979-813X, E-ISSN

2988-1935

Fatma,dkk. Internalisasi Nilai Pendidikan ...

Rahmawati, Yulastri. “Peran Pendidikan Sosial Dalam Membentuk
Karakter Individu.” Jurnal Pendidikan Sosial Indonesia 1, no. 2 (2023):

60-68.

Sari, Milya, and Asmendri Asmendri. “Penelitian Kepustakaan (Library
Research) Dalam Penelitian Pendidikan IPA.” Natural Science 6, no.

1 (2020): 41-53.

Suryadi, Rudi Ahmad. Ilmu Pendidikan Islam. Deepublish, 2018.
Waruwu, Marinu. “Metode Penelitian Dan Pengembangan (R&D):
Konsep, Jenis, Tahapan Dan Kelebihan.” Jurnal Ilmiah Profesi
Pendidikan 9, no. 2 (2024): 1220-30.

An-Nahdhah, Vol 18, No. 2, Juli-Desember 2025

94

9

ISSN 2988-1935

193005

772988



