
 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

99 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

KAJIAN HUKUM KELUARGA IRAN TERKAIT 

POLIGAMI DALAM KONTEKS MASYARAKAT 

TERTINGGAL 
 

Siti Nurul Hikmah1 

1Institut Agama Islam Darul Ulum Kandangan 
Email : sitinurulh273@gmail.com 

 
 

Abstract: This study investigates the legal, cultural, and social 

complexities surrounding the practice of polygamy in Iran, focusing on 

its impact on women in marginalized communities. The topic was 

selected due to the persistent inequality faced by women, despite formal 

legal provisions requiring court approval and the consent of the first 

wife. The central hypothesis asserts that polygamy persists because of 

the interplay between lenient legal enforcement, entrenched patriarchy, 

and limited socioeconomic alternatives for women. Utilizing a 

qualitative socio-legal method with a case study approach, the research 

integrates Islamic legal theory, gender justice, and patriarchal 

structure analysis. The findings reveal a significant gap between legal 

norms and on-the-ground practices, where polygamy is often facilitated 

through unofficial channels, exacerbated by the legitimization of 

temporary marriage (mut’ah). Women involved in such marriages 

frequently experience economic marginalization, legal vulnerability, 

and psychological harm. The study concludes that legal reform alone is 

insufficient; achieving substantive gender justice requires cultural 

transformation, institutional support, and inclusive legal enforcement. 

The results underscore the urgency for gender-sensitive legal reform 

and empowerment frameworks tailored to Iran’s sociocultural context. 

 
Keywords: family law, gender justice, Iran, patriarchy, polygamy. 

 

mailto:sitinurulh273@gmail.com


 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

100 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

Abstrak: Penelitian ini mengkaji kompleksitas hukum, budaya, 

dan sosial terkait praktik poligami di Iran, dengan fokus pada 

dampaknya terhadap perempuan di komunitas tertinggal. Topik 

ini dipilih karena ketimpangan yang terus-menerus dihadapi 

perempuan, meskipun secara formal terdapat ketentuan hukum 

yang mewajibkan persetujuan istri pertama dan izin pengadilan. 

Hipotesis utama menyatakan bahwa poligami tetap bertahan 

karena adanya interaksi antara penegakan hukum yang longgar, 

sistem patriarki yang mengakar, dan keterbatasan alternatif 

sosial-ekonomi bagi perempuan. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif socio-legal dengan pendekatan studi kasus, 

serta mengintegrasikan teori hukum Islam, keadilan gender, dan 

analisis struktur patriarki. Hasil penelitian menunjukkan adanya 

kesenjangan yang nyata antara norma hukum dan praktik di 

lapangan, di mana poligami sering difasilitasi melalui jalur tidak 

resmi, diperparah dengan legalitas nikah sementara (mut’ah). 

Perempuan dalam pernikahan semacam ini kerap mengalami 

marginalisasi ekonomi, kerentanan hukum, dan tekanan 

psikologis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa reformasi 

hukum semata tidak cukup; pencapaian keadilan gender yang 

substantif memerlukan transformasi budaya, penguatan 

institusi, dan penegakan hukum yang inklusif. Hasil penelitian 

menegaskan pentingnya reformasi hukum yang sensitif gender 

dan strategi pemberdayaan yang sesuai dengan konteks sosial-

budaya Iran. 

 
Kata Kunci: hukum keluarga, Iran, keadilan gender, patriarki, 

poligami. 

 
A. PENDAHULUAN  

Fenomena poligami di Iran merupakan isu multidimensi yang 

sarat akan dinamika hukum, sosial, budaya, dan politik yang 

kompleks. Dalam konteks hukum keluarga Syiah yang menjadi dasar 

sistem hukum personal di Iran, praktik poligami diakui secara legal. 

Hal ini mencakup dua bentuk utama, yakni pernikahan permanen 

(nikah da’im) dan nikah sementara (nikah mut’ah), yang keduanya 

memiliki legitimasi dalam kerangka fikih Ja'fariyah. Namun demikian, 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

101 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

keberadaan payung hukum tersebut tidak serta-merta menciptakan 

perlindungan yang adil bagi semua pihak, khususnya perempuan. 

Dalam praktiknya, poligami justru kerap menjadi ruang reproduksi 

struktur patriarki yang telah mengakar dalam budaya dan sistem sosial 

masyarakat Iran. Hal ini menjadikan poligami bukan hanya fenomena 

privat, melainkan problem publik yang berimplikasi pada keadilan 

sosial dan kesetaraan gender. 

Jika ditelusuri dari sisi historis, pengakuan terhadap poligami 

dalam Islam memiliki akar dalam konteks sosial Arab pra-Islam, yang 

kemudian dibatasi oleh Al-Qur’an dengan syarat keadilan sebagai 

prinsip fundamental. Namun, interpretasi atas konsep keadilan 

tersebut sangat bergantung pada struktur otoritas keagamaan dan 

budaya lokal yang mendominasinya. Di Iran, pasca-revolusi Islam 

1979, sistem hukum yang berdasarkan prinsip wilayat al-faqih 

memperkuat otoritas ulama dalam mengatur hukum keluarga, 

termasuk soal poligami. Dalam kerangka ini, hukum tidak semata 

produk rasional negara modern, melainkan juga ekspresi ideologi 

keagamaan yang mengintegrasikan norma syariah ke dalam sistem 

hukum positif. Oleh karena itu, setiap wacana perubahan hukum, 

terutama yang menyangkut relasi gender, selalu berhadapan dengan 

resistensi yang kuat dari kelompok konservatif. 

Dari segi regulasi, Iran memang telah menetapkan sejumlah 

syarat administratif yang harus dipenuhi sebelum seorang laki-laki 

dapat menikah lagi. Undang-undang Perlindungan Keluarga Iran 

mensyaratkan adanya persetujuan dari istri pertama, bukti 

kemampuan ekonomi, dan alasan-alasan rasional yang harus disetujui 

oleh pengadilan. Akan tetapi, fakta di lapangan menunjukkan bahwa 

pelaksanaan syarat ini seringkali tidak efektif dan hanya menjadi 

formalitas semata. Banyak perempuan yang memberikan "persetujuan" 

bukan karena kehendak bebas, melainkan karena tekanan ekonomi, 

ketergantungan domestik, atau stigma sosial terhadap perempuan 

yang menggugat haknya. Lebih jauh lagi, keberadaan nikah mut’ah 

menjadi celah hukum yang memperburuk keadaan. Praktik ini sering 

digunakan sebagai sarana "poligami terselubung" yang menyulitkan 

perempuan untuk menuntut hak atau mendapatkan keadilan hukum 

karena sifatnya yang temporer dan minim dokumentasi resmi. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

102 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

Urgensi dari penelitian ini semakin menguat ketika 

memperhatikan kondisi perempuan di wilayah-wilayah konservatif 

dan pedesaan di Iran, di mana akses terhadap pendidikan, informasi 

hukum, dan kemandirian ekonomi masih sangat terbatas. Dalam 

konteks ini, perempuan menjadi pihak yang paling rentan, tidak hanya 

secara hukum tetapi juga secara sosial dan psikologis. Poligami yang 

dijustifikasi secara normatif oleh sistem hukum telah menciptakan 

struktur ketidakadilan yang berlapis-lapis, mulai dari relasi kuasa 

dalam rumah tangga, partisipasi dalam ruang publik, hingga ke akses 

terhadap hak-hak dasar sebagai warga negara. Negara, dalam hal ini, 

belum secara maksimal menjalankan fungsinya sebagai pelindung hak-

hak perempuan, dan justru dalam banyak kasus, turut mereproduksi 

ketimpangan tersebut melalui perangkat hukum yang bias gender. 

Penelitian ini menjadi penting karena mengisi kekosongan 

dalam diskursus akademik yang selama ini cenderung hanya 

menekankan analisis terhadap doktrin hukum semata tanpa 

mengaitkan dengan dinamika sosial dan kultural masyarakat Iran 

kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan socio-legal, penelitian 

ini mengkaji poligami tidak hanya sebagai teks hukum, melainkan 

sebagai praktik sosial yang sarat akan negosiasi kuasa, makna budaya, 

dan kondisi ekonomi-politik. Melalui pendekatan interdisipliner yang 

memadukan ilmu hukum, antropologi, dan kajian gender, penelitian 

ini menyoroti bagaimana hukum beroperasi dalam konteks 

ketimpangan struktural dan bagaimana perempuan menavigasi 

hukum tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

Tujuan dari penelitian ini adalah: 

1. Menganalisis kesenjangan antara norma hukum poligami di Iran 

dengan praktik aktual yang terjadi di masyarakat, khususnya di 

daerah konservatif dan tertinggal. 

2. Mengkaji secara mendalam dampak poligami terhadap 

perempuan dari segi yuridis, ekonomi, psikologis, dan sosial-

budaya. 

3. Menilai sejauh mana mekanisme perlindungan hukum yang ada 

dapat melindungi perempuan dari praktik poligami yang 

merugikan. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

103 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

4. Merumuskan rekomendasi kebijakan hukum keluarga yang lebih 

responsif terhadap prinsip keadilan gender tanpa meninggalkan 

konteks sosial-religius masyarakat Iran. 

Dalam rangka mencapai tujuan-tujuan tersebut, metode yang 

digunakan adalah studi kasus dengan teknik pengumpulan data 

berupa studi pustaka, telaah yuridis terhadap undang-undang dan 

fatwa yang berlaku, serta analisis terhadap literatur akademik dan 

hasil-hasil penelitian terdahulu. Metode analisis data yang digunakan 

adalah analisis isi dan tematik, dengan tujuan untuk mengidentifikasi 

pola-pola ketimpangan yang terjadi antara norma hukum dan realitas 

sosial. 

Asumsi dalam penelitian ini adalah bahwa praktik poligami di 

Iran tidak semata-mata disebabkan oleh ketentuan hukum agama, 

tetapi lebih disebabkan oleh kombinasi dari lemahnya implementasi 

hukum, penafsiran keagamaan yang bias gender, dominasi sistem 

patriarki, dan keterbatasan pilihan ekonomi serta sosial yang tersedia 

bagi perempuan. Oleh karena itu, solusi yang ditawarkan tidak cukup 

hanya berupa reformasi hukum secara formal, tetapi juga memerlukan 

perubahan paradigma budaya dan penguatan institusi sosial yang 

mendukung kemandirian dan keberdayaan perempuan. 

Melalui penelitian ini, diharapkan dapat dihasilkan kontribusi 

akademik dan praktis dalam rangka menyusun peta jalan bagi 

reformasi hukum keluarga di Iran. Selain itu, penelitian ini juga 

diharapkan membuka ruang dialog antara nilai-nilai keagamaan dan 

prinsip-prinsip keadilan gender yang kontekstual, serta mendorong 

kebijakan negara yang lebih adil, inklusif, dan berorientasi pada hak 

asasi manusia. 

  



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

104 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

B. PEMBAHASAN  

1. Kajian Literatur dan Teori Pendukung 
Poligami dalam hukum keluarga Iran memiliki akar dalam 

ajaran fikih Ja’fari yang mendominasi sistem hukum personal negara 

tersebut. Berbeda dengan pendekatan Sunni, fikih Ja’fari lebih 

menekankan kebolehan nikah mut’ah sebagai bentuk pernikahan 

sementara. Konsep ini menjadikan struktur keluarga di Iran lebih 

fleksibel dalam pengakuan hubungan pernikahan, namun juga lebih 

rentan dalam perlindungan hak perempuan. Legalitas poligami 

dalam sistem ini tidak disertai dengan batasan ketat yang menjamin 

prinsip keadilan substantif bagi pihak perempuan. Hal ini 

menunjukkan bahwa keberadaan norma hukum yang membolehkan 

poligami perlu dilihat dari sisi ideologis dan sosiologis yang lebih 

luas. 

Menurut Fatima Mernissi, sistem hukum yang 

mengakomodasi poligami sebenarnya tidak netral secara gender. Ia 

menjelaskan bahwa penafsiran terhadap ayat-ayat poligami dalam 

Al-Qur’an lebih banyak dilakukan oleh ulama laki-laki, yang 

cenderung menekankan hak prerogatif laki-laki ketimbang 

menegaskan prinsip keadilan bagi perempuan.1 Penegasan bahwa 

keadilan adalah syarat mutlak dalam poligami seringkali diabaikan 

dalam praktik, karena interpretasi terhadap konsep keadilan itu 

sendiri dimonopoli oleh elite keagamaan yang patriarkis. Maka dari 

itu, wacana keadilan gender tidak cukup hanya menyentuh tataran 

legal-formal, melainkan harus menembus ruang diskursif 

penafsiran keagamaan. 

Pendekatan teoritik seperti teori patriarki struktural dan 

feminisme hukum Islam membantu memahami bagaimana hukum 

menjadi alat dominasi sosial. Dalam konteks Iran, hukum bukan 

sekadar regulasi yang menetapkan batasan legal, tetapi juga 

merupakan cerminan dari nilai-nilai sosial dan politik yang hidup 

dalam masyarakat. Patriarki struktural menjelaskan bahwa hukum 

digunakan untuk mengukuhkan struktur kekuasaan yang sudah 

mapan, di mana laki-laki menjadi pusat kontrol terhadap kehidupan 

rumah tangga. Oleh karena itu, setiap perubahan hukum yang 

 
 1 Mernissi, Fatima. Tabir dan Dominasi Laki-Laki: Tafsir Feminis atas Hak Perempuan 
dalam Islam. Perseus Books, 1991, hlm. 114–118. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

105 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

bertujuan membatasi poligami akan selalu menghadapi resistensi 

dari aktor-aktor dominan yang diuntungkan oleh sistem yang ada. 

Literatur mutakhir juga menunjukkan bahwa upaya 

pembaruan hukum keluarga seringkali berhenti pada aspek formal 

prosedural. Riansyah menyoroti bahwa pembatasan poligami yang 

diatur melalui prosedur administratif belum menyentuh dimensi 

substantif keadilan bagi perempuan.2 Hal ini dikarenakan syarat-

syarat hukum seperti izin istri pertama dan persetujuan pengadilan 

seringkali tidak berjalan efektif dalam praktik. Banyak perempuan 

yang tidak memiliki kapasitas ekonomi, sosial, dan hukum untuk 

menolak atau menggugat poligami. Oleh karena itu, dalam konteks 

masyarakat tertinggal, regulasi hukum tidak cukup melindungi 

perempuan dari dampak negatif poligami yang dilegalkan. 

 
2. Ketimpangan Struktural dan Kerapuhan Implementasi 

Implementasi hukum poligami di Iran memperlihatkan 

kesenjangan yang nyata antara teks hukum dan realitas sosial. 

Secara normatif, hukum keluarga Iran memang telah mengatur 

persyaratan ketat untuk melaksanakan poligami, seperti adanya 

persetujuan dari istri pertama, pemeriksaan terhadap kondisi 

finansial suami, dan keputusan pengadilan. Namun, dalam 

praktiknya, ketentuan ini sering kali diabaikan. Banyak laki-laki 

yang memanfaatkan celah hukum dan struktur sosial yang 

patriarkis untuk menikah lagi tanpa melalui proses hukum yang sah. 

Hal ini menyebabkan banyak perempuan terjebak dalam relasi 

pernikahan yang tidak sehat dan tidak mendapatkan perlindungan 

hukum yang layak. 

 Mahdavi mencatat bahwa ketimpangan gender dalam 

struktur sosial Iran menyebabkan perempuan tidak memiliki 

kekuatan tawar dalam institusi pernikahan. Ketergantungan 

ekonomi dan rendahnya literasi hukum menjadi faktor utama yang 

membuat perempuan tidak mampu menolak poligami, bahkan 

ketika hak-hak mereka dilanggar secara terbuka. Di wilayah 

konservatif, norma sosial juga turut memperparah situasi, di mana 

 
 2 Riansyah, Muhammad Azhar. Ketentuan dan Sanksi Poligami dalam Hukum 
Keluarga di Dunia Islam serta Kaitannya dengan Perlindungan Perempuan. Jakarta: Universitas 
Islam Negeri, 2023, hlm. 6–8. 
 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

106 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

perempuan yang menolak poligami dianggap melanggar ajaran 

agama atau nilai-nilai keluarga. Akibatnya, perempuan tidak hanya 

mengalami kerugian secara hukum, tetapi juga mendapat stigma 

sosial yang berat.3 

 Mirmohamadi dan Adabi menyebutkan bahwa perempuan 

dalam pernikahan poligami cenderung kehilangan hak-haknya 

secara hukum karena banyak dari pernikahan kedua atau ketiga 

dilakukan tanpa pencatatan resmi.4 Dalam konteks hukum Iran, 

perempuan dalam pernikahan tidak resmi sulit menuntut hak waris, 

hak nafkah, maupun hak atas tempat tinggal. Praktik ini juga 

memperbesar potensi kekerasan dalam rumah tangga yang tidak 

tercatat dan tidak dapat ditangani secara hukum. Ketika hukum 

tidak mampu menjangkau realitas ini, maka hukum tersebut justru 

berfungsi sebagai sarana pembiaran terhadap ketidakadilan 

struktural yang dialami perempuan. 

 Selain itu, sistem peradilan Iran juga dinilai bias terhadap 

laki-laki. Dalam proses peradilan, kesaksian perempuan hanya 

dihitung setengah dari laki-laki, dan uang darah (diyat) yang 

dibayarkan atas perempuan yang dibunuh hanya separuh dari laki-

laki. Hal ini menempatkan perempuan dalam posisi yang sangat 

lemah dalam sistem hukum. Situasi ini semakin kompleks ketika 

perempuan yang ingin menuntut hak-haknya harus menghadapi 

aparat hukum yang tidak netral dan proses peradilan yang bertele-

tele. Dengan demikian, kehadiran regulasi hukum tanpa 

keberpihakan struktural hanya akan melanggengkan ketimpangan 

yang telah mengakar dalam masyarakat. 

 
3. Legislasi Baru dan Gerakan Perempuan 

 Respon negara terhadap meningkatnya kesadaran 
perempuan atas hak-hak mereka justru dilakukan melalui 
pendekatan represif. Salah satu contohnya adalah pengesahan 
Undang-Undang Hijab dan Kesucian yang memperketat kontrol 
terhadap tubuh perempuan di ruang publik. Undang-undang ini 
bukan hanya mengatur cara berpakaian secara ketat, tetapi juga 

 
 3 Mahdavi, Pardis. Ketimpangan Perempuan Sudah Dibangun dalam Hukum dan 
Konstitusi Iran. Ms. Magazine, 26 Januari 2023, hlm. 2–6. 
 4 Mirmohamadi, Jahangir, dan Hamidreza Adabi. Kajian Kerentanan dalam Kasus 
Pembunuhan dalam Pernikahan Menurut Hukum Iran. Jurnal Cita Hukum 8(1), 2020, hlm. 33–
50. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

107 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

menerapkan sanksi berat terhadap pelanggarnya, seperti denda 
besar, pembatasan administratif, dan bahkan hukuman penjara. 
Farzani menunjukkan bahwa pemerintah Iran bahkan 
memanfaatkan teknologi kecerdasan buatan untuk memantau 
pelanggaran aturan ini, menandakan pendekatan negara yang 
sangat kontrolistik terhadap perempuan.5 
 Undang-undang tersebut menambah beban psikologis 
perempuan yang sudah mengalami tekanan dalam kehidupan 
keluarga. Sementara dalam keluarga mereka menghadapi 
kemungkinan poligami yang merugikan, di ruang publik mereka 
dibatasi oleh aturan moral yang ketat. Ini menciptakan sistem 
represi yang berlapis, di mana perempuan Iran tidak hanya menjadi 
objek hukum keluarga yang patriarkis, tetapi juga target regulasi 
sosial yang membatasi kebebasan mereka sebagai warga negara. 
Sistem ini menjadikan tubuh perempuan sebagai arena utama 
pertarungan ideologis antara negara dan masyarakat. 
 Namun, gelombang perlawanan muncul dalam berbagai 
bentuk. Gerakan perempuan seperti One Million Signatures Campaign 
menggalang dukungan publik untuk mendesak perubahan hukum 
keluarga. Gerakan ini menuntut dihapuskannya ketentuan-
ketentuan diskriminatif, termasuk poligami dan nikah mut’ah. 
Namun, negara merespons dengan represif: sejumlah aktivis 
ditangkap, dituduh melanggar keamanan nasional, dan bahkan 
dijatuhi hukuman penjara. Ini menunjukkan bahwa negara bukan 
hanya pasif dalam menanggapi tuntutan keadilan gender, tetapi 
secara aktif menghambatnya dengan menggunakan instrumen 
hukum. 
 Massad menyatakan bahwa di banyak negara Islam, tuntutan 

atas hak perempuan sering dianggap sebagai ancaman terhadap 

integritas budaya dan agama.6 Di Iran, penolakan terhadap gerakan 

perempuan sering dibingkai sebagai bentuk penyimpangan dari 

nilai-nilai Islam, meskipun tuntutan yang diangkat sebenarnya 

berangkat dari prinsip keadilan Islam itu sendiri. Ketegangan ini 

menggambarkan betapa sulitnya membawa wacana keadilan 

gender masuk ke dalam sistem hukum yang telah dikooptasi oleh 

kepentingan politik dan dominasi ideologis kelompok konservatif. 

 

 
 5 Farzani, Firouz. Bagaimana Iran Dapat Modern Jika Masih Menggunakan Sistem 
Hukum Abad Pertengahan? Iranwire, 2 Desember 2019, hlm. 3. 
 6 Massad, Joseph. Membentuk Maskulinitas: Gender dan Nasionalisme Palestina. 
Middle East Journal, Vol. 49, No. 3 (1995), hlm. 467–483. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

108 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

 
4. Komparasi dengan Negara Lain 

 Perbandingan dengan sistem hukum keluarga di negara 

Muslim lain, seperti Indonesia, memberikan gambaran yang lebih 

jelas tentang posisi hukum Iran dalam isu poligami. Di Indonesia, 

Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 mensyaratkan izin istri pertama, 

pembuktian suami mampu berlaku adil, serta izin pengadilan untuk 

melakukan poligami. Mekanisme ini meskipun tidak sempurna, 

setidaknya menyediakan instrumen verifikasi yang dapat 

digunakan perempuan untuk melindungi haknya. Sebaliknya, di 

Iran, mekanisme administratif sering kali tidak dijalankan secara 

transparan dan lebih banyak bergantung pada interpretasi hakim 

yang konservatif.7 

 Selain itu, pengadilan agama di Indonesia secara normatif 

memiliki wewenang untuk menolak permohonan poligami jika 

syarat keadilan tidak dapat dibuktikan. Dalam beberapa kasus, 

pengadilan bahkan memberikan pembinaan dan konseling kepada 

pasangan sebagai bagian dari upaya mediasi. Hal ini 

memperlihatkan bahwa sistem hukum keluarga Indonesia lebih 

membuka ruang partisipasi bagi perempuan dalam proses 

pengambilan keputusan hukum. Sementara itu, di Iran, banyak 

kasus pernikahan kedua atau nikah mut’ah berlangsung secara tidak 

resmi tanpa campur tangan pengadilan, sehingga istri pertama 

kehilangan kesempatan untuk menolak atau mempertahankan 

haknya. 

 Perbedaan mendasar lainnya adalah bahwa di Indonesia, 

resistensi terhadap poligami telah masuk ke dalam diskursus publik 

yang lebih terbuka. Banyak aktivis dan akademisi mendorong 

monogami sebagai prinsip utama dalam pembentukan keluarga 

Islam. Bahkan, di beberapa daerah, kepala daerah mengeluarkan 

regulasi yang membatasi poligami sebagai bentuk perlindungan 

terhadap perempuan dan anak. Bandingkan dengan Iran, di mana 

ruang diskusi publik sangat terbatas, dan kritik terhadap hukum 

keluarga dianggap sensitif secara politik dan ideologis. Ruang 

 
 7 Marzuki, Ismail. Politik Hukum Poligami: Studi Peraturan Perundang-Undangan di 
Negara-Negara Muslim. Al-Manahij, Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol. 13 No. 1, 2019, hlm. 
141–157. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

109 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

ekspresi perempuan dibatasi, dan suara-suara kritis terhadap 

poligami sering dibungkam oleh tekanan negara. 

 Kendati demikian, baik Indonesia maupun Iran masih 

memiliki kesamaan dalam hal bahwa sistem hukum keduanya 

masih didominasi oleh perspektif patriarkis yang kerap 

menempatkan perempuan sebagai objek hukum, bukan subjek. 

Namun, ruang demokratis di Indonesia membuka peluang lebih 

besar bagi perubahan hukum berbasis keadilan gender. Sebaliknya, 

sistem politik teokratis di Iran menyulitkan advokasi perubahan 

hukum secara substansial. Maka dari itu, komparasi ini menegaskan 

pentingnya keterbukaan sistem politik dalam mendorong reformasi 

hukum yang adil bagi semua, terutama kelompok rentan seperti 

perempuan. 

 
5. Interpretasi dan Refleksi 

 Berdasarkan seluruh temuan yang telah dibahas, dapat 

diinterpretasikan bahwa praktik poligami di Iran tidak semata 

didasarkan pada ajaran agama, melainkan juga pada sistem 

kekuasaan yang memanfaatkan agama untuk melanggengkan 

dominasi laki-laki dalam keluarga dan masyarakat. Poligami 

menjadi simbol legal dari ketimpangan gender yang dilegalkan oleh 

negara melalui hukum. Meskipun syarat administratif tampak 

memadai dalam teks hukum, implementasinya tidak mengubah 

posisi subordinat perempuan secara struktural. Dalam konteks ini, 

hukum kehilangan fungsinya sebagai alat keadilan dan berubah 

menjadi instrumen pelestarian status quo patriarkal. 

 Refleksi terhadap kondisi ini menunjukkan bahwa upaya 

reformasi hukum keluarga di Iran tidak cukup jika hanya dilakukan 

di ranah legal formal. Transformasi yang dibutuhkan harus 

menyentuh dimensi budaya, institusional, dan sosial yang 

menopang praktik poligami. Tanpa perubahan paradigma sosial 

yang lebih progresif, hukum baru akan tetap tumpul dalam 

melindungi hak-hak perempuan. Resistensi perempuan di Iran tidak 

hanya menghadapi batasan hukum, tetapi juga hambatan budaya 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

110 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

yang telah membentuk persepsi kolektif tentang peran dan 

kedudukan perempuan dalam masyarakat.8 

 Kondisi ini juga memperlihatkan pentingnya kehadiran 

institusi perlindungan perempuan yang kuat dan independen. 

Selama lembaga peradilan dan aparat penegak hukum masih 

didominasi oleh ideologi patriarkal, maka regulasi apapun yang 

dihasilkan tidak akan mampu menghadirkan keadilan substantif. 

Perempuan akan tetap menjadi pihak yang paling rentan dalam 

rumah tangga, baik secara ekonomi, hukum, maupun psikologis. 

Oleh karena itu, reformasi hukum keluarga harus dibarengi dengan 

pendidikan kesetaraan gender yang holistik dan sistematis, dimulai 

dari sekolah, keluarga, hingga media massa. 

 Akhirnya, perjuangan perempuan Iran terhadap 

ketidakadilan dalam praktik poligami bukanlah perjuangan yang 

terpisah dari gerakan hak asasi manusia global. Situasi di Iran 

mencerminkan tantangan yang dihadapi banyak negara Muslim 

dalam menyelaraskan nilai-nilai keagamaan dengan prinsip-prinsip 

keadilan universal. Dengan dukungan dari komunitas internasional 

dan kerja sama transnasional antaraktivis perempuan, perjuangan 

ini bisa menjadi katalis untuk mendorong reinterpretasi hukum 

Islam yang lebih adil dan manusiawi. Hal ini menegaskan bahwa 

hukum keluarga tidak boleh hanya berorientasi pada teks, tetapi 

harus menjawab kebutuhan riil dan keadilan sosial di tengah 

masyarakat. 
 

C. HASIL   

Pendekatan kualitatif dalam penelitian ini dipilih untuk 

menangkap kompleksitas sosial, hukum, dan budaya dari praktik 

poligami di Iran. Metode ini memungkinkan penelusuran terhadap 

dinamika di balik teks hukum serta realitas sosial yang tidak dapat 

dicapai hanya melalui pendekatan normatif. Studi kasus digunakan 

untuk menggambarkan secara mendalam bagaimana praktik poligami 

berlangsung dalam kehidupan nyata perempuan Iran, terutama 

mereka yang berada di komunitas konservatif dan tertinggal. Data 

 
 8 Back Matter. Politik Hak Perempuan di Iran. International Journal of Middle East 
Studies, Vol. 30 No. 2 (1992), hlm. 221–246. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

111 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

dikumpulkan melalui studi pustaka dari berbagai jurnal akademik, 

laporan lembaga hak asasi manusia, serta analisis dokumen hukum 

yang relevan. Melalui triangulasi sumber, diperoleh gambaran yang 

menyeluruh mengenai kondisi objektif dan subjektif yang dihadapi 

perempuan dalam sistem hukum keluarga Iran. 

Temuan deskriptif dari penelitian ini menunjukkan bahwa 

meskipun hukum keluarga di Iran mensyaratkan persetujuan istri 

pertama dan kemampuan ekonomi suami sebagai prasyarat poligami, 

implementasi di lapangan sangat lemah. Banyak kasus menunjukkan 

bahwa pernikahan kedua atau ketiga dilakukan tanpa persetujuan 

tertulis atau keterlibatan istri pertama. Di sisi lain, pernikahan mut’ah 

sering disalahgunakan sebagai bentuk poligami terselubung yang tidak 

diakui secara administratif, tetapi dilegitimasi oleh tafsir fikih tertentu. 

Temuan ini konsisten dengan laporan yang disampaikan oleh Human 

Rights Watch dan Amnesty International, yang mengkritik kurangnya 

perlindungan hukum terhadap perempuan dalam struktur keluarga 

patriarkal di Iran. Situasi ini lebih buruk di daerah-daerah pedesaan di 

mana pengawasan hukum lemah dan tekanan sosial sangat kuat. 

Analisis tematik terhadap data menunjukkan adanya tiga pola 

dominan dalam pelaksanaan poligami di Iran: (1) dominasi patriarki 

dalam pengambilan keputusan rumah tangga, (2) absennya mekanisme 

kontrol hukum yang efektif, dan (3) keterbatasan perempuan dalam 

menuntut hak-haknya karena tekanan ekonomi dan sosial. Tema 

pertama memperlihatkan bahwa sebagian besar keputusan untuk 

menikah lagi sepenuhnya berada di tangan suami, sementara 

perempuan tidak memiliki ruang untuk menolak secara setara. Tema 

kedua terkait dengan tidak efektifnya lembaga peradilan dalam 

menangani pelanggaran terhadap syarat poligami, seperti persetujuan 

istri pertama yang hanya menjadi formalitas. Sementara itu, tema 

ketiga menyoroti bahwa perempuan yang tidak bekerja atau hidup di 

bawah ketergantungan ekonomi suami menjadi pihak paling lemah 

dalam relasi ini dan cenderung diam meskipun dirugikan secara 

emosional dan sosial. 

Evaluasi terhadap efektivitas hukum yang berlaku menunjukkan 

bahwa sistem hukum keluarga Iran belum mampu menjamin keadilan 

substantif bagi perempuan. Hukum yang ada cenderung bersifat 

simbolik dan tidak mampu mengubah relasi kuasa yang timpang 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

112 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

dalam keluarga. Banyak hakim di pengadilan masih menggunakan 

tafsir konservatif yang membenarkan poligami tanpa 

mempertimbangkan dampak psikologis dan sosial terhadap istri 

pertama dan anak-anak. Hal ini diperparah oleh tidak adanya lembaga 

perlindungan perempuan yang independen dan berfungsi maksimal. 

Oleh karena itu, diperlukan reformasi hukum yang tidak hanya 

memperketat syarat poligami secara administratif, tetapi juga 

mengedepankan pendekatan berbasis hak asasi manusia dan keadilan 

gender dalam seluruh proses legislasi, pengawasan, dan penegakan 

hukum. 

 
1. Temuan Deskriptif 

 Berdasarkan telaah literatur dan dokumen hukum, 

ditemukan bahwa praktik poligami di Iran dilegalkan dalam hukum 

keluarga berbasis mazhab Ja’fari (Syiah Imamiyah). Hukum 

mensyaratkan persetujuan istri pertama dan kemampuan finansial 

suami sebagai syarat administratif. Namun, dalam praktik, 

pelaksanaan ketentuan tersebut lemah dan seringkali diabaikan. 

Poligami dilakukan tanpa pencatatan resmi, terutama melalui 

pernikahan sementara (mut’ah), yang menyebabkan perempuan 

tidak mendapatkan perlindungan hukum.9 

 Rancangan Undang-Undang Perlindungan Keluarga yang 

diajukan oleh pemerintah Iran pada tahun 2008 menuai kontroversi 

luas karena membuka celah lebih besar terhadap praktik poligami 

tanpa memerlukan izin tertulis dari istri pertama. RUU ini secara 

eksplisit mengurangi peran pengawasan hukum dan keluarga 

dalam mengontrol keputusan suami untuk menikah lagi. Ketentuan 

ini dianggap sebagai kemunduran dari perlindungan hukum yang 

selama ini telah diperjuangkan oleh gerakan perempuan Iran sejak 

era sebelum Revolusi 1979. Dengan dalih efisiensi hukum dan 

kesesuaian dengan nilai-nilai keagamaan, rancangan undang-

undang tersebut justru dinilai berpotensi memperlebar jurang 

ketidakadilan gender dalam keluarga. 

 Penolakan terhadap RUU ini datang dari berbagai kalangan, 

termasuk aktivis perempuan, akademisi hukum, dan sebagian 

 
 9 Bahy Chemy Ayatuddin Assri, “Respon Amina Wadud terhadap Ulama Iran 
Berkaitan Perempuan,” Jurnal Restorasi Hukum, Vol. 5, No. 2, 2022, hlm. 174–175. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

113 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

anggota parlemen perempuan. Salah satu bentuk penolakan paling 

menonjol adalah munculnya kampanye One Million Signatures yang 

menyerukan revisi hukum keluarga Iran yang diskriminatif. Para 

aktivis menyatakan bahwa legalisasi poligami tanpa persetujuan 

istri pertama akan melegitimasi bentuk pengkhianatan emosional 

dalam rumah tangga, memperkuat relasi kuasa laki-laki, dan 

menempatkan perempuan dalam posisi pasif yang tidak dilibatkan 

dalam keputusan fundamental tentang kehidupan pernikahan 

mereka. Mereka menekankan bahwa keadilan dalam keluarga tidak 

hanya menyangkut pembagian peran dan harta, tetapi juga hak 

untuk didengar dan dihormati secara psikologis dan sosial. 

 Dalam konteks masyarakat Iran yang masih sarat nilai-nilai 

konservatif, RUU ini dipandang sebagai bentuk kompromi politik 

antara kelompok ulama konservatif dan pemerintah. Banyak 

kalangan melihat bahwa usulan pasal-pasal pro-poligami dalam 

RUU tersebut bukanlah semata-mata refleksi kebutuhan sosial, 

melainkan sebagai bagian dari agenda ideologis untuk memperkuat 

sistem patriarki melalui instrumen hukum. Terlebih lagi, adanya 

pasal lain dalam RUU tersebut yang memperkuat hak mutlak laki-

laki dalam memberikan talak dan menentukan nasib anak dalam 

perceraian semakin memperjelas bahwa rancangan ini lebih 

berpihak pada laki-laki daripada menyeimbangkan relasi kuasa 

dalam keluarga. 

 Penolakan keras terhadap RUU ini menunjukkan bahwa 

kesadaran hukum dan gender di kalangan masyarakat Iran, 

terutama perempuan terdidik di perkotaan, semakin meningkat. 

Mereka menilai bahwa perubahan hukum tidak boleh bertentangan 

dengan prinsip keadilan yang menjadi fondasi dalam ajaran Islam 

itu sendiri. Sebagaimana dijelaskan dalam pembahasan sebelumnya, 

hukum yang tidak peka terhadap dampak sosiologis dan psikologis 

dari praktik poligami justru akan memperkuat ketimpangan 

struktural yang selama ini dihadapi perempuan. Oleh karena itu, 

pembatalan atau revisi mendalam terhadap RUU Perlindungan 

Keluarga 2008 merupakan langkah penting dalam menjaga marwah 

hukum keluarga yang adil, berimbang, dan responsif terhadap hak-

hak perempuan. 

 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

114 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

 
2. Analisis Tematik 

Analisis tematik dalam penelitian ini mengungkap tiga tema 

besar yang menjadi inti permasalahan: 

a. Ketimpangan Gender dan Subordinasi Perempuan 

 Sistem hukum keluarga di Iran menunjukkan adanya bias 

struktural terhadap perempuan. Hak-hak perempuan dalam 

pernikahan sangat terbatas, terutama dalam hal perceraian dan 

hak asuh anak. Kesaksian perempuan di pengadilan hanya 

dihitung setengah dari laki-laki, dan nilai diyat (uang darah) 

perempuan pun lebih rendah. Hal ini mencerminkan 

ketidaksetaraan yang dilembagakan.10 

b. Lemahnya Implementasi Hukum 

 Persetujuan istri pertama dalam praktik seringkali diperoleh 

melalui tekanan psikologis atau tidak diperoleh sama sekali. 

Negara tidak memiliki mekanisme verifikasi atau pengawasan 

yang efektif terhadap pelaksanaan syarat tersebut. Hal ini 

menunjukkan bahwa hukum yang ada tidak mampu 

memberikan perlindungan substantif terhadap hak perempuan. 

c. Resistensi Perempuan dan Represi Negara 

 Gerakan perempuan Iran menunjukkan peningkatan 

resistensi terhadap praktik poligami. Meskipun demikian, 

negara merespons dengan represif melalui pembatasan 

kebebasan berekspresi dan penangkapan aktivis perempuan. 

Hukum Kesucian (Hijab and Chastity Law) memperluas 

pengawasan negara terhadap perempuan, termasuk melalui 

teknologi AI dan pelaporan sosial, yang mempersempit ruang 

gerak perempuan dalam kehidupan publik.11 

 

3. Evaluasi Efektivitas Hukum dan Konsekuensinya 

 Evaluasi terhadap sistem hukum Iran menunjukkan bahwa 

perubahan hukum yang telah dilakukan masih bersifat administratif 

dan tidak menyentuh akar persoalan patriarki yang melanggengkan 

diskriminasi gender. Banyak perempuan tidak memiliki akses 

 
 10 Akbar Karbassian, “Revolusi Islam dan Pengelolaan Ekonomi Iran,” Social 
Research, Vol. 67, No. 2, 2000, hlm. 626. 
 11 Pardis Mahdavi, “Ketimpangan Perempuan Tertanam dalam Hukum dan 
Konstitusi Iran,” MsMagazine, 26 Januari 2023. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

115 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

terhadap bantuan hukum dan tidak diberdayakan secara ekonomi, 

sehingga tidak dapat menolak praktik poligami meskipun secara 

hukum diperbolehkan. 
 Penerapan hukum yang tidak konsisten, minimnya sanksi 

terhadap pelanggaran poligami, serta keberadaan praktik mut’ah 

yang dilegalkan tanpa batas jumlah, menjadikan sistem hukum 

keluarga Iran tidak berpihak pada keadilan substantif. Akibatnya, 

poligami terus berlangsung dalam berbagai bentuk dan perempuan 

tetap berada dalam posisi rentan.12 

 

4. Ringkasan Temuan Kuantitatif Kualitatif (Deskriptif) 
 Meskipun penelitian ini tidak menggunakan pendekatan 

statistik numerik secara langsung, sejumlah data kualitatif dan hasil 

studi terdahulu mengungkapkan pola dan kecenderungan yang 

konsisten terkait dampak poligami di Iran. Salah satu temuan 

penting adalah tingginya angka penolakan gugatan cerai oleh 

perempuan. Data menunjukkan bahwa sekitar 90% permohonan 

cerai yang diajukan perempuan ditolak oleh pengadilan agama, 

sementara sebagian besar permohonan cerai oleh laki-laki 

dikabulkan. Angka ini mencerminkan adanya ketimpangan dalam 

akses keadilan, di mana perempuan yang merasa tertekan dalam 

rumah tangga poligami tidak memiliki ruang hukum yang memadai 

untuk keluar dari relasi yang merugikan.13 

 Selain itu, partisipasi ekonomi perempuan di Iran masih 

sangat rendah. Tingkat keikutsertaan perempuan dalam angkatan 

kerja hanya mencapai sekitar 15%, menjadikan ketergantungan 

ekonomi pada suami sebagai salah satu faktor utama yang 

menghambat keberdayaan perempuan dalam menolak poligami. 

Ketergantungan ini diperparah oleh keterbatasan peluang kerja bagi 

perempuan, baik karena norma budaya maupun kebijakan 

diskriminatif di berbagai sektor. Dalam kondisi seperti ini, banyak 

 
 12 Jahangir Mirmohamadi dan Hamidreza Adabi, “Meneliti Luka-Luka 
Pembunuhan dalam Larangan Hukum di Iran,” Jurnal Cita Hukum, Vol. 8, No. 1, 2020, hlm. 
36 dan 45. 
 13 Muhammad Azhar Riansyah, “Ketentuan dan Sanksi Poligami dalam Hukum 
Keluarga di Dunia Islam serta Kaitannya dengan Perlindungan Perempuan,” Jakarta, 27 
Februari 2023. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

116 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

perempuan akhirnya terpaksa menerima praktik poligami 

meskipun secara emosional atau sosial tidak menyetujuinya. 

 Fenomena nikah mut’ah juga menjadi aspek penting dalam 

memahami kompleksitas poligami di Iran. Dalam beberapa dekade 

terakhir, praktik pernikahan sementara ini mengalami peningkatan 

signifikan, terutama di wilayah urban dan melalui platform daring. 

Legalitas mut’ah dalam hukum fikih Syiah dimanfaatkan oleh 

sebagian laki-laki untuk menghindari prosedur administratif yang 

ketat dari pernikahan tetap. Perempuan yang terlibat dalam mut’ah 

sering kali mengalami stigma sosial dan tidak mendapatkan 

perlindungan hukum yang sama seperti istri sah, terutama dalam 

hal hak waris dan pengakuan anak. 

 Kelemahan sistem hukum juga terlihat dari sanksi yang 

ringan terhadap pelanggaran poligami. Dibandingkan dengan 

negara-negara Muslim lain seperti Indonesia, sistem hukum Iran 

cenderung tidak memberikan efek jera bagi pelaku yang melanggar 

prosedur poligami. Misalnya, tidak ada penalti yang signifikan bagi 

suami yang menikah lagi tanpa persetujuan istri pertama, atau bagi 

pihak yang tidak mencatatkan pernikahan secara resmi. Keadaan ini 

membuka celah hukum yang cukup lebar dan memperkuat posisi 

dominan laki-laki dalam relasi keluarga.14 

 Secara keseluruhan, temuan-temuan ini menunjukkan bahwa 

perlindungan hukum terhadap perempuan dalam konteks poligami 

di Iran masih sangat lemah dan tidak menyentuh akar persoalan 

struktural yang menyebabkan ketimpangan gender. Sistem hukum 

yang bias, ketergantungan ekonomi, serta tekanan sosial dan budaya 

membentuk kondisi yang kompleks, di mana perempuan tidak 

hanya mengalami ketidakadilan dalam hukum, tetapi juga dalam 

kehidupan sosial sehari-hari. Oleh karena itu, reformasi hukum 

yang berorientasi pada keadilan substantif, pemberdayaan ekonomi, 

dan transformasi budaya menjadi sangat penting untuk menjawab 

persoalan ketidaksetaraan dalam praktik poligami di Iran. 
 

D. PENUTUP  

 Poligami dalam sistem hukum keluarga di Iran merupakan praktik 

yang dilegitimasi secara formal melalui hukum yang berbasis fikih Ja’fari. 

 
 14 Ermi Rosmita, dkk., Metode Penelitian Kualitatif, CV. Gita Lentera, 2024, hlm. 77. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

117 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

Meskipun ketentuan normatifnya mencantumkan syarat-syarat 

administratif seperti persetujuan istri pertama dan kemampuan ekonomi 

suami, kenyataannya penerapan di lapangan sangat lemah. Ketentuan-

ketentuan tersebut lebih bersifat simbolis dan tidak memberikan 

perlindungan nyata bagi perempuan. Bahkan, keberadaan nikah mut’ah 

sebagai bentuk pernikahan sementara juga memperburuk posisi tawar 

perempuan karena relasi yang tidak tercatat secara hukum formal, 

sehingga tidak menjamin hak-hak dasar mereka. 

 Penelitian ini menemukan bahwa praktik poligami di Iran lebih 

dipengaruhi oleh interaksi kompleks antara struktur patriarki sosial, bias 

tafsir keagamaan, dan lemahnya instrumen hukum perlindungan 

perempuan. Dalam banyak kasus, perempuan tidak memiliki kuasa untuk 

menolak poligami, terutama di wilayah konservatif dan pedesaan yang 

masih kuat dipengaruhi norma tradisional. Hukum, yang seharusnya 

menjadi alat pelindung keadilan, justru berfungsi sebagai alat penguat 

dominasi laki-laki. Hal ini membuktikan bahwa keberadaan hukum saja 

tidak cukup untuk menciptakan keadilan jika tidak disertai dengan 

keberpihakan substansial pada kelompok rentan. 

 Ketidaksetaraan ini semakin diperburuk oleh sistem peradilan yang 

bias gender, seperti nilai kesaksian perempuan yang lebih rendah dari laki-

laki, serta uang darah yang tidak setara. Dalam konteks ini, hukum bukan 

sekadar gagal melindungi perempuan, tetapi juga secara aktif 

meminggirkan mereka dari proses keadilan. Perlawanan dari masyarakat 

sipil seperti gerakan perempuan pun tidak berjalan mulus karena negara 

secara aktif menekan aktivisme perempuan melalui kriminalisasi dan 

pelabelan ideologis terhadap gerakan mereka. Situasi ini menunjukkan 

bahwa reformasi hukum keluarga di Iran memerlukan pendekatan lintas 

sektor dan tidak bisa hanya dilakukan melalui jalur legal formal. 

 Jika dibandingkan dengan negara seperti Indonesia, Iran masih 

tertinggal dalam membangun sistem hukum keluarga yang berbasis 

keadilan gender. Meskipun Indonesia juga belum sepenuhnya ideal, tetapi 

mekanisme hukum dan ruang demokrasi yang lebih terbuka 

memungkinkan perempuan untuk menuntut hak dan terlibat dalam 

reformasi hukum. Sementara di Iran, struktur politik yang teokratis dan 

konservatif masih menjadi penghalang utama bagi upaya pembaruan. Oleh 

karena itu, transformasi hukum keluarga di Iran tidak dapat dilepaskan 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

118 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

dari perubahan paradigma sosial dan politik yang lebih inklusif terhadap 

perempuan. 

 Berdasarkan hasil kajian ini, dapat disimpulkan bahwa poligami di 

Iran bukan sekadar permasalahan hukum, melainkan juga permasalahan 

struktural yang kompleks. Reformasi hukum keluarga harus dilakukan 

secara menyeluruh, mencakup perubahan substansi hukum, pendekatan 

tafsir agama yang lebih adil, serta penguatan institusi perlindungan 

perempuan. Negara harus berpihak pada prinsip keadilan substantif, 

bukan sekadar pada legalitas formal. Dengan membangun kesadaran sosial 

yang progresif dan memberdayakan perempuan melalui pendidikan, 

ekonomi, dan hukum, maka cita-cita keadilan dalam keluarga di Iran dapat 

lebih mendekati kenyataan. 

 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Akbar Karbassian, “Revolusi Islam dan Pengelolaan Ekonomi Iran,” Social 

Research, Vol. 67, No. 2, 2000. 

Back Matter. Politik Hak Perempuan di Iran. International Journal of Middle 

East Studies, Vol. 30 No. 2 (1992). 

Bahy Chemy Ayatuddin Assri, “Respon Amina Wadud terhadap Ulama 

Iran Berkaitan Perempuan,” Jurnal Restorasi Hukum, Vol. 5, No. 2, 

2022. 

Ermi Rosmita, dkk., Metode Penelitian Kualitatif, CV. Gita Lentera, 2024. 

Farzani, Firouz. Bagaimana Iran Dapat Modern Jika Masih Menggunakan Sistem 

Hukum Abad Pertengahan? Iranwire, 2 Desember 2019. 

Ismail Marzuki, “Politik Hukum Poligami (Studi terhadap Peraturan 

Perundang-Undangan di Negara-Negara Muslim),” Al-Manahij: 

Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol. 13, No. 1, 2019. 

Jahangir Mirmohamadi dan Hamidreza Adabi, “Meneliti Luka-Luka 

Pembunuhan dalam Larangan Hukum di Iran,” Jurnal Cita Hukum, 

Vol. 8, No. 1, 2020. 

Mahdavi, Pardis. Ketimpangan Perempuan Sudah Dibangun dalam Hukum dan 

Konstitusi Iran. Ms. Magazine, 26 Januari 2023. 

Marzuki, Ismail. Politik Hukum Poligami: Studi Peraturan Perundang-

Undangan di Negara-Negara Muslim. Al-Manahij, Jurnal Kajian 

Hukum Islam, Vol. 13 No. 1, 2019. 



 P-ISSN 1979-813X, E-ISSN 2988-1935 
 

119 
 

Siti Nurul Hikmah, Kajian Hukum Keluarga… 

Penundaan…  

An-Nahdhah, Vol 18, No. 1, Juli-Desember 2025 

Massad, Joseph. Membentuk Maskulinitas: Gender dan Nasionalisme Palestina. 

Middle East Journal, Vol. 49, No. 3 (1995). 

Mernissi, Fatima. Tabir dan Dominasi Laki-Laki: Tafsir Feminis atas Hak 

Perempuan dalam Islam. Perseus Books, 1991. 

Mirmohamadi, Jahangir, dan Hamidreza Adabi. Kajian Kerentanan dalam 

Kasus Pembunuhan dalam Pernikahan Menurut Hukum Iran. Jurnal Cita 

Hukum 8(1), 2020. 

Muhammad Azhar Riansyah, “Ketentuan dan Sanksi Poligami dalam 

Hukum Keluarga di Dunia Islam serta Kaitannya dengan 

Perlindungan Perempuan,” Jakarta, 27 Februari 2023. 

Pardis Mahdavi, “Ketimpangan Perempuan Tertanam dalam Hukum dan 

Konstitusi Iran,” MsMagazine, 26 Januari 2023. 

Riansyah, Muhammad Azhar. Ketentuan dan Sanksi Poligami dalam Hukum 

Keluarga di Dunia Islam serta Kaitannya dengan Perlindungan 

Perempuan. Jakarta: Universitas Islam Negeri, 2023. 

 

 


